#### PREFACE

Les njet de cette ctude in a cte sign de par M. Sylvan Levi Professeur au Collège de Li mee, pendant un sejour que je fas us à l'ais adors que jet us encore ctudi int a Oxford. Les documents qui nous permettent de reconstituer l'historie de llaisa et aver elle l'historie de l'Inde au debut du vu' siècle et nent jusqua dors éparpilles dans les livres européens et orient aux. Il pouvait netre pas inutile de les reuni. Cest ce travail que je me suis propose de faire. Mantes fois dejà les différentes questions qu'il comporte avaient été l'objet d'études spéciales. Je n'in voulu qu'en réprendre les conclusions les totaliser et cest la première fois qu'on ait essave de grouper autour de llaisa les evenements politiques, litter ures et religieux de son temps et de tracer un tableiu complet de cette époque.

Si ce modeste essur presente quelque valeur, je le deviar au bienveill int accueil que j'u recu des nombreux indianistes qui se sont interesses a mes études. En premier lieu je dois rappeler M. Sylv un Levi, qui s'est fait un nom aupres des jeunes travailleurs par la sollieitude affectueuse et vigilante dont il entoure leurs efforts. Je voudrais que la presente etude fit honneur a sa direction comme a son enseignement, persuadé que ce serait la le meilleur temoignage de reconnaissance a lui offrir

Je n'ai pas rencontré plus d'interêt dans mon pays même,

#### A

MES CHERS PARENTS.

# TABLE DES MATIÈRES.

| Titre          | p                                               | I-IV |
|----------------|-------------------------------------------------|------|
| Table des Mat  | heres                                           | VII  |
| Liste des abré | viations employées                              | IX-X |
| Préface        |                                                 | 1    |
| Sources        |                                                 | 3    |
| Chronologie di | u regne                                         | 8    |
| Chap I         | Histoire politique du regne de Harsa            | 17   |
| Снар II        | La religion sous Harsa                          | 72   |
| Chap III       | Le monde litteraire a la cour du roi Harsa      | 97   |
| CHAP IV        | La condition sociale de l'Inde d'apres les don- |      |
|                | nées d'un contemporain, Hiouen Tsang            | 135  |
| Appendices     |                                                 |      |
| I              | Les inscriptions de Harsa                       | 143  |
| II             | Relation de Hiouen Tsang de son sejour chez     |      |
|                | Harsa                                           | 152  |
| III            | Les vers de Harsa                               | 168  |
|                | 1 Le Suprabhātastotra                           | 168  |
|                | 2 L'Astamahāçrīcaityasamskrtastotra             | 176  |
|                | 3 Fragments                                     | 179  |
|                | 4 La Jātakamālā                                 | 180  |
| IV             | L'Ère de Harsa                                  | 182  |
| ${f Index}$    |                                                 | 185  |

## LISTE DES ABRÉVIATIONS EMPLOYÉES.

- A S Reps. Archaeological Survey Reports
- A S S I Archaeological Survey of Southern India
- A S W I Archaeological Survey of Western India
- B D Bhandarkai, Early History of the Dekkan 2<sup>mo</sup> edition
- B E E O Bulletin de l'École Française d'Extrême-Orient
- B N Bunyiu Nanjio Catalogue of the Chinese Translation of the Buddhist Tripitaka Oxford, 1883
- Buddhist Sects Bunyiu Nanjio A History of the twelve Japanese Buddhist Sects Tokyo, 1886
- Buehler, Die Indischen Inschriften Voyez Sitzungsberichte der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften, Wien, phil-hist Cl Band, CXXII, 1890
- C A S R Cunningham, Asiatic Survey Reports
- Chavannes, Memoire Memoire compose à l'époque de la grande dynastie T'ang sur les Religieux Éminents, par I-tsing, traduit par E Chavannes
- C I I Corpus Inscriptionum Indicarum Vol III The Gupta Inscriptions, par J F Fleet
- Dabry de Thiersant Le Mahométisme en Chine
- Duff Chion India The Chronology of India, par C M Duff
- E I Epigraphia Indica
- E H I The History of India as told by its own historians, par Sir Henry Elliot
- F K D Bomb Gaz The Dynasties of the Kanarese Districts of the Bombay Presidency etc per J F Fleet (Bombay Gazetteer, Vol I 2<sup>mo</sup> partie, nouvelle édition)
- H C Bāna, Harsacarıta Édition de Bombay
- H. T Vie et Mémoires de Hiouen Tsang traduits par St Julien. Vol I Histoire de la Vie de Hiouen Tsang et de ses voyages dans l'Inde
  - Vols II et III Memoires sur les Contrees Occidentales.

- I A Indian Antiquary
- I-tsing A record of the Buddhist Religion in India and the Malay Archipelago, A D 671-695 by I-tsing, translated by Takukusu Oxford, 1896
- J A Journal Asiatique
- J. A O S Journal of the American Oriental Society
- J B A Journal of the Bengal Asiatic Society
- J B R A S Journal of the Bombay Branch of the Royal Asiatic Society
- J R A S Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland
- Kuroda Outlines of the Mahayana par S Kuroda Tokyo, 1893
- N S Nouvelle Série
- P S O C I Fleet, Pali, Sanscrit, and old Canarese Inscriptions
- S B E Sacred Books of the East
- V O J Vienna Oriental Journal
- Z D M G Zeitschrift der Deutschen Morgenlaendischen Gesellschaft

## PRÉFACE

Le sujet de cette étude m'a été signalé par M Sylvain Lévi, Professeur au Collège de France, pendant un séjour que je faisais à Paris, alors que j'étais encore étudiant à Oxford Les documents qui nous permettent de reconstituer l'histoire de Harsa et avec elle l'histoire de l'Inde au début du vue siècle étaient jusqu'alors eparpilles dans les livres europeens et orientaux Il pouvait n'être pas inutile de les reunir C'est ce travail que je me suis proposé de faire Maintes fois deja les différentes questions qu'il comporte avaient éte l'objet d'etudes speciales, je n'ai voulu qu'en reprendre les conclusions, les totaliser, et c'est la première fois qu'on ait essayé de grouper autour de Harsa les événements politiques, littéraires et religieux de son temps et de tracer un tableau complet de cette epoque

Si ce modeste essai presente quelque valeur, je le devrai au bienveillant accueil que j'ai reçu des nombreux indianistes qui se sont interessés à mes etudes. En premier lieu je dois rappeler M. Sylvain Lévi, qui s'est fait un nom auprès des jeunes travailleurs par la sollicitude affectueuse et vigilante dont il entoure leurs efforts. Je voudrais que la presente étude fit honneur à sa direction comme à son enseignement, persuadé que ce serait là le meilleur temoignage de reconnaissance à lui offrir

Je n'ai pas rencontré plus d'intérêt dans mon pays même,

où pourtant je dois nommei M Macdonell, Boden Professor, qui à Oxford a éte mon piemier maitie de sanscrit et mon premier guide dans la philologie hindoue. M le Docteur L D Bainett, du departement des livies Orientaux au British Museum, qui presque journellement m'a aidé à triompher des difficultes qui airêtent les débutants et m'a suggeré mainte idee nouvelle, M F W Thomas, bibliothécaire à l'India Office Library, de qui je tiens une foule d'informations sur les traductions tibetaines des œuvres de Haisa, et enfin M Rapson, du departement des Monnaies au British Museum, dont j'ai ete trop honore d'avoir l'opinion competente sur les monnaies attribuees a Harsa Puissent ces maîtres illustres reconnaître dans ces lignes un de leurs éleves qui gardera toujours la memoire de leurs savantes leçons (1) !

<sup>(1)</sup> Je me fais aussi un plaisir de remerciei M. Courtillier, licencié és lettres, d'avoir relu les épreuves d'imprimerie

## SOURCES

A quelles sources puisons-nous pour écrire l'histoire du roi Harsa, quelle est leur importance respective, quel degré de confiance convient-il de leui attribuer, dans quelle mesure devons-nous les utiliser et jusqu'à quel point méritent-elles de l'être, ces questions se posent d'autant plus vivement au début de notre sujet qu'il n'y a pas d'écrivain indigene pour y repondre directement l'Inde n'a pas ecrit son histoire Nous avons affaire ici à diverses sources qui souvent ne peuvent se contrôler les unes par les autres, ce sont des témoignages indirects, souvent isoles entre eux, parfois uniques, sur chacun desquels la critique s'exerce difficilement et chez lesquels elle ne sait où commencei ni où finir De tous ceux-là le moins remarquable et le moins delicat à analysei n'est pas cette monographie brillante du 101 Harsa et qui est due à un de ses courtisans, le poète Bana Des inscriptions à la gloire du 101, des notes du pèlerin chinois Hiouen Tsang, et enfin cet etiange Harsacarita, voilà en somme ce qu'il nous faudra mettre en œuvre

A ces rares documents on avait cru pourtant pouvoir ajouter autrefois des monnaies Cunningham avait attribue au roi Harsa certaines
médailles qui portaient comme signe distinctif un "  $Ha_n$  téméraire
identification dont on a fait depuis justice D'après les indications qui
m'ont éte données avec tant d'amabilite par M Rapson, il semble
qu'à l'heure actuelle nous ne possedions aucune monnaie de cette
epoque, ni de Harsa, ni des rois ses contemporains, à l'exception
pourtant des monnaies d'or de Çaçānka de Gauda

En possederions-nous que nous serions dans l'incapacité de les reconnaître On peut inferer toutefois qu'elles seraient d'un type assez voisin de celles du roi Bhojadeva de Kānyakubja (860-900) ou de celles que les Hūnas introduisirent dans l'Inde, c'est-à-dire modelées sur les monnaies des Sassanides perses

Parmi les très nombreuses inscriptions que depuis vingt ans l'Indian

Antiquary, l'Epigraphia Indica, périodiques subventionnes par le gouvernement anglais des Indes ou d'autres revues indianistes ont publices, traduites et commentees, il en est trois qui sont de Harsa (Appendice I) Deux d'entre elles sont gravées sur des plaques de cuivre elles enregistrent une pieuse donation de terres que Harsa fit à des brahmanes. A peu de chose pres leur contenu est identique, les formules qui garantissent la donation sont stereotypees. Elles commencent d'abord par donner la génealogie du roi, et nous verrons plus tard ce que vaut ce renseignement, puis definissent les terres alienees, font le compte des taxes qui en dependent et terminent par quelques vers et adages moiaux du roi. Ces deux inscriptions sont datees de la vingt-deuxieme et de la vingt-cinquieme année du regne, soit 628 et 631 A. D

C'est sur un sceau trouve à Sonpat que se trouve la troisieme inscription. Le sceau, autant que des traces de soudure encore visibles permettent de le supposer, devait être collé à une plaque de cuivre, aujourd'hui disparue. En haut de cette piece est un bœuf regardant veis la droite, au-dessous une courte et incomplete genéalogie du roi

Outre ces inscriptions de Harsa, nous en possedons d'autres qui le nomment et qui jettent quelque lumiere sur certains évenements de son regne Parmi celles-ci sont les inscriptions des Guptas du Magadha, ses parents, des Gurjaras, ses vassaux, des Cālukyas, ses ennemis

Quelle que soit l'authenticite de ces inscriptions locales, leur utilisation ne saurait etre bien grande et, disséminees sur le long regne de Harsa, elles ne permettraient guere à l'historien, comme les pierres du petit Poucet, d'y retrouver son chemin C'est pourquoi nous devons être plus sensibles aux renseignements, si sujets à caution parfois, que nous a laisses Bāna Le Harsacarita rappelle d'abord l'ancêtre plus ou moins mythologique des Vardhanas de Thanesar, puis montie comment les predecesseurs immediats de Harsa travaillent deja à la fortune de leur maison Enfin Bāna aborde le regne même de Harşa, en raconte les premiers evenements, puis au huitieme chapitre du livre le récit s'arrête brusquement, sans que nous puissions savoir pourquoi Nulle possibilité d'en reconstituer la suite, nul resume d'ailleurs ne nous en a ete conserve et rien ne prouve même que Bāna ait poussé plus loin son travail

Cette lacune est fort regrettable, bien que l'ouvrage ne soit pas à

proprement parler un traite historique C'est un panegyrique que Bāna a pretendu écrire il avait un protecteur bienveillant qui avait acquis quelque renommée à la guerre, la louange n'en etait que plus facile et devait laisser transpirer les exploits belliqueux du prince

Mais cette prose poetique ne devient, pour ainsi dire, historique que malgre elle, et seulement parce que le héros a eté mêle à de grands évenements politiques Bana ne se contente pas, en effet, de tracer un panegyrique facile, mais encore il donne des faits et gestes de son royal patron une transcription poetique qui n'approfondit rien, mais qui enguirlande tout Fidele aux preceptes litteraires de l'Inde. ıl ne cherche pas à s'enquérir seulement des faits, à notre point de vue, interessants et instructifs, ni à en demêler la suite et l'enchaînement d'une manière philosophique. Il fait une histoire romanesque qu'on a été parfois tenté de compaier aux romans de Walter Scott ou d'Alexandre Dumas, parce qu'elle denature la vente au gré de l'imagination de l'ecrivain, mais qui en differe pourtant, car Bana ne s'exerce pas comme eux sur une matière historiquement degagée des fictions poétiques, ne reconstitue pas comme ils l'ont fait, au moyen de documents, une epoque disparue, un milieu efface dans la brume du passé, mais il adapte des evenements vrais et contemporains aux lois de genres tout voisins, la comedie heroique et galante et le roman merveilleux Il parle du roi, de ses pioches, de ses ennemis, non comme s'il les eut vus dans le monde reel, mais comme s'il avait à faire le compte rendu d'une  $n\bar{a}tih\bar{a}$  où Harsa aurait tenu le premier rôle Il n'a nul souci d'ecrire l'histoire de Harsa, mais il en établit avec complaisance la legende

C'est là précisement la valeur du Harsacarita, Bāna nous représente son protecteur sous les traits mêmes que ses courtisans et son peuple aimaient à lui donner. Si fausse que semble être cette histoire qui se fait une joie de transporter le lecteur dans un monde de feerie, elle est precieuse parce qu'elle est, pour ainsi dire, spontanee et sincère. D'ailleurs Bāna, en ecrivant pour des contemporains sur des faits connus de tous, ne pouvait alterer la verite que dans une certaine mesure et selon certains procédés. l'invention systematique d'épisodes qui eussent ete faux lui est interdite, s'il ne peut dire la verite nue et sans apprêts, comme nous l'aimons, du moins il ne peut mentir. Il y a un fonds de viai chez lui qu'il nous faudra degagei, un substrat historique qu'il faudra analyser. Il faudra déshabiller son texte de ce

qu'il a d'ornements convenus Il suffira, en d'autres termes, de le savoir lire, et moyennant ces precautions et ces réserves, nous pourrons reconstituer la réalité qu'il a embellie, deguisée et trahie continuellement

Le pèlerin chinois Hiouen Tsang est un guide moins contesté et infiniment plus sûr Il appartient à cette epoque où le bouddhisme s'était propagé jusqu'en Chine et « se deroulait comme une chaîne immense qui reunissait les bords du Gange à l'extrémite orientale de l'Asie » Un grand mouvement de pelerinage s'était établi entre l'Inde et les pays où la nouvelle foi avait pénetré Des voyageurs chinois, mus par l'enthousiasme religieux, s'en allaient dans la patrie du Buddha chercher une plus claire perception de leur foi Non contents de recueillir des textes et d'en faire des traductions, certains d'entre eux avaient aussi une mission diplomatique. De tous les ouvrages qui nous sont ainsi parvenus le plus important est le Si-yu ki (Mémoires sur les contrees occidentales), publie en 648 sous l'inspiration de Hiouen Tsang, auquel il faut ajouter la biographie du célèbre pèlerin

"Houen Tsang ", disait Max Mueller (I-tsing p ix), " a pu être appele le Pausanias de l'Inde, il est le cicerone érudit de tous les indianistes et c'est grâce à lui qu'on a pu mettre quelque ordre et quelque clarté dans le chaos de l'histoire et de la geographie de l'Inde au vii° siecle " Hiouen Tsang partit seul de Chine en 629 et ne revint qu'en 645 Il a donc eu assez de temps pour s'instruire sur les choses de l'Inde Comme tous les pèlerins chinois il prend pour objectif l'universite de Nālandā C'est de là qu'il fut mandé tour à tour par Kumāra, roi d'Assam, et par Harsa lui-même qui lui fit un excellent accueil En 641 il repartait pour la Chine et acrivait à Si-ngan-fou au commencement de 645 Ses disciples publierent ses memoires et sa vie, qui ont été traduits en français par Stanislas Julien

L'authenticite des recits de Hiouen Tsang est incontestable Si on laisse de côte les discours qu'il prête à ses personnages et dont on ne peut que garantir la vraisemblance il faut reconnaître sa parfaite probite Sa véracite est continuellement confirmee par l'archeologie et la géographie (1) Son point de vue n'est pas celui d'un voyageur

<sup>(1)</sup> On lit dans l'extrait du grand catalogue de la bibliotheque de l'empe reur Khien-long (H T vol 11, p xxiii) « Le Si-yu-ki cite sui abondamment des faits surnaturels et des prodiges qui ne méritent pas un examen sérieux,

ou d'un historien moderne En qualite de pelerin son attention se porte surtout sur les relations des bouddhistes et des brahmanes et sur les affaires religiouses. La politique ne l'interesse qu'en tant qu'elle se mêle à la religion, et on comprend par là quelle part il sera amene à faire au prince qui fut si favorable à la culture bouddhique Comme il a passé dix-sept ans dans l'Inde, dont une grande partie à Nālandā, il nous laisse un repertoire de faits dont la masse n'est pas moins respectable que l'exactitude (1)

Pour la fin du regne de Harsa, temps par excellence des missions diplomatiques, nous aurions dû avoir les memoires ecrits par les ambassades mêmes Malheureusement ces memoires sont perdus, quelques fragments exceptes qui ont ete traduits par M Sylvain Levi (2)

En dehors des sources chinoises, nous avons encore des historiens mongols et tibetains tels que Ssanang Ssetsen et Tārauātha, dont il y aura lieu de faire mention Pour l'histoire des musulmans dans l'Inde à cette epoque nous possedons

1° Futuhu-l Buldan d'Ahmad ibn Yahya ibn Jabir al Biláduri, dont il existe un manuscrit à Leyde (l'auteur mourut en 892/3), l'ouvrage contient un récit des premieres conquêtes des Arabes en Syrie, Égypte, Perse, Afrique, Sind, etc C'est une des premieres et des plus importantes chroniques arabes Elle ne nous intéressera pourtant qu'accessoirement (3)

2º Le Chach-nama en persan, traduit de l'arabe par Muhammad 'Ali bin Hamid bin Abu Bakr Kufi veis l'an 1216 (4)

mais tout ce qui se rappoi te aux montagnes, aux rivières et aux distances est susceptible d'être clairement vérifié  $\pi$ 

<sup>(1)</sup> On lit aussi dans l'extrait précédemment cité que le Si-yu-ki a été traduit du sanscrit Quel était cet original sanscrit? Il est permis de douter de son existence, mais on peut conjecturer sans invraisemblance que le Si-yu ki a été composé sur des notes de Hiouen Tsang rédigées en sanscrit

<sup>(2)</sup> J A N S 1900 pp 297-341, 401-463

<sup>(3)</sup> On en trouvera des extraits traduits EHI, p 115

<sup>(4)</sup> On en trouvera des extraits traduits EHI, p 138, et une traduction anglaise par Mirza Kalichbeg Fredunbeg, Karachi 1900 2

### CHRONOLOGIE DU RÈGNE

#### A D

- 583 (?) Prabhākaravardhana de Thanesar, fils d'Ādītyavarman, marie avec Yaçomatī, monte sur le trône (cf H T vol 11, p 247 " on compte trois rois en deux generations ")
- 584 (?) Naissance de Rājyavardhana
- 585-592 Jñānagupta, çramana de Gandhāra de l'Inde septentrionale, traduit 39 œuvres bouddhiques en chinois (B N p 434)
- 585-604 Prabhākaravardhana fait la guerre contre le roi de Gandhāra, contre les Hūnas, le roi de Sindhu, les Gurjaras, et le roi du Mālava
- Mort de l'astronome Varāhamihira, selon le commentaire d'Āmarāja sur le Khandahhādya de Brahmagupta Auteur du Pañcasiddhāntihā etc (JRAS NS vol 1, p 407 Ganakataranginī ed Sudhākara, The Pandit, NS Vol xiv, p 13)
- 587 (?) Naissance de Harsa
- Inscription de Mahānāman à Bodh-Gayā (I A vol xv, p 356, vol xx, p. 190 (Un Mahānāman fut auteur du Mahāvamça)).
- 590 (?) Pūrnavarman règne dans le Magadha occidental Hiouen Tsang le nomme comme le dernier des descendants d'Açoka, et comme le restaurateur de l'arbre de la Bodhi que Çaçānka avait voulu detruire (I A vol xiii, pp 95 ss H T vol iii, p 50)
- 590-616 Dharmagupta, cramana de l'Inde méridionale, traduit des œuvres bouddhiques en chinois (B N p 434)
- 592 (?) Naissance de Rājyaçrī
- Mangalīça, Mangalarāja, Ranavikrānta, le Cālukya, fils de Pulikeçin I<sup>or</sup>, succède à son frère Kīrtivarman
- 597-608 Mangalīça détruit les Mātangas, soumet les Katacchuris (Kalachuris) sous Buddharāja, fils de Çankaragana de Cedi,

conquiert Revatīdvīpa, et, ce semble, perd la vie en e-savant d'obtenir le royaume Cālukya pour son propre fils et d'exclure son neveu Pulikeçin (Inscriptions d'Aihole, Nei ur, et Mahākūta) Selon Bhandarkar, et aussi selon la donation d'Indravarman, Mangalīça commence à régner en 591; selon Fleet et l'inscription de Mahākūta (qu'il dit datée de la cinquième année de Mangalīça), il commencerait en 597. (Inscriptions — I A vol vu, pp 161 ss (plaques de Nerui). ib vol x, p 59 (inscription non datee de Bādāmi) I A vol xix, pp 7 ss (inscriptions de Mahākūta), Fleet, PSOCI Nos 11 et 40 (Inscriptions de Mangaliça) B D. p 50 F K D Bomb Gaz pp 346 ss)

- Naissance de l'astronome Brahmagupta, auteur du Brah-598 masphutasıddhānta etc (JRAS NS vol 1, p Ganakatarangini, The Pandit, NS vol XIV, p 18)
- Mort de Jñanagupta 600 Devagupta regne dans le Mālava oriental (J B.A vol 38. (s) 009 plan, p 100)
- C'est le moment où florissent les poetes Bīna, Mavura et 600 (°) Manatunga (Buehler, Die Indischen Inschriften, Peterson, Subhāsitāvali, Int p 88 VOJ vol iv, p 67)
- C'est le moment ou vit le devot çivarte, Tirunavukkaraiyar, 600 (?) sous Mahendravarman Ier On attribue la paternite du Derāram, une collection d'hymnes givaites, à lui, ainsi qu'aux devots Tiruñanasambandar et Sundaramuiti Nayanar (E I vol 111, pp 277 ss)
- Mahendravarman Ier, Pallava, fils et successeur de Simba-600 (5) visnu, regne dans le meme temps que Pulikeçin II (A SEI vol m. p 11 FKD, Bomb Gaz p 321)
- Mariage de Harsa (H C p 206) 601 (?)
- Variage de Rājvaçrī avec Grahavarman lo Maukhari 😤 602 (?) p 156)
- Rajyavardhana er envoye par Prabhakaravardhan 604 5 les Hūnas
- 605 Mort de Prattilia uvardhana
- Grahavarman est the par le roi du Mālavi 605
- Avènemer de ET-avardhana 605 Çilâditra I= Ehrmiditya du Valabin
- 605

Dharasena II regne (I A vol. 1, pp 45 ss, et J B R A S vol x, p 75 I A vol 1x, p 237 (plaque de cuivie de 609), 1b vol xiv, p 327 (plaque de cuivre de 605 de Walā)

- 605 Rājyavardhana defait le roi du Mālava
- 605 Rājyavardhana est tue par Çaçānka, roi de Gauda
- 605 (2) Naissance de Kumāra, fils de Harsa
- 605-6 Avenement de Harsa (" Encore jeune " H C p 206)
- 605-615 Le Catruñjaya Māhātmyam, ouvrage jama, est ecrit sous le regne de Çīlādītya du Valabhī (Weber, Abhandl z Kunde d Morgenlandes vol 1, p 16)
- Alliance entre Harsa et le roi Bhāskaravarman de Kāmarūpa
- Campagnes de Harsa contre la ville de Kānyakubja et le roi Çaç<del>a</del>nka
- Pulikeçin II, Satyāçiaya, Çrī Pithvīvallabha, Cālukya, succede a son oncle Mangalīça
- 609-10 (?) Expedition de Pulikeçin II contre les Pallavas (F K D Bomb Gaz p 324)
- 609-642 Pulikeçin, ayant repousse Appāyika et Govinda (des Rāstiakūtas?) selon l'inscription d'Aihole, soumet les Kadambas, prend Banavāsi, leur capitale, s'allie avec les Gangas de Maisur et les Alupas, envoye alors Candadanda contre les Mauryas Kanarais, reduit lui-même la ville de Purī, vainc les rois de Lata, Malava, et Gurjara Apres avoir soumis Kosala et Kalınga, il assiege Mahendravarman Ier, le roi Pallava, dans sa capitale Kāūcīpuram, et traversant la Kāverī, envahit le territoire des Colas, Pāndyas, et Keralas (Selon la donation de Haidarabad, ces victoires furent gagnees avant 612) Ādītyavarman, fils de Pulikeçin, regna sur la region qui s'etend près du confluent de la Kirsna et de la Tungabhadra Candraditya, un autre fils de Pulikeçin, (dont la femme Vijayabhattārikā, ou Vijamahādevī, fit paraître les donations non datees de Nerur et Kochre), regna sur le district Savantvadi, tandis que Jayasımla, frere cadet de Pulikeçin, (connu par la donation non datee de Nirpan de son fils Nāgavardhana), gouverna le district de Nāsik Vers la fin de son regne, Pulikeçin fut defait par les Pallavas sous Narasımhavarman Ier, (I A vol vi, p 72, ib vol vii, p 163) (donation non datee de Nerūr) ib p 290 vol viii,

- p 44 (donation de Kochre), ib pp 237 ss, ou A S W I vol iii, pp. 135 ss (inscription d'Aihole Meguti de 634), I A vol ix, p 123, vol xiv, p 330, vol xii, p 109, vol xii, p 141, vol xix, p 303 (plaque de cuivre de Sātārā), vol xx, pp 5 et 95, E I vol iii, p 50 (donation non datee de Ciplūn) A S Reports, N° 9, pp 90 ss, Beal, Si-yu-lii, vol ii, pp 255 ss J B R A S vol xii, p 223, B D pp 50, ss, F K D Bomb Gaz pp 349 ss)
- Satvāçiava Dhiuvaiāja Indiavaiman gouvernait Revatīdvīpa Paient peut etie avec les Cālukyas, etant allie avec la famille Bappūra, a laquelle appartenait Durlabhadevī, femme de Pulikeçin I<sup>er</sup> (J B R A S vol x, p 365, vol xiv, pp 24 ss, B D p 49, E I vol in, p 2, F K D, Bomb Gaz p 355)
- 610 C'est le moment où vit le poete Jama Ravikīiti, auteur de l'inscription d'Aihole Meguti de Pulikeçin (BD p 59 Buehler, Die indischen Inschriften, p 71)
- 610-634 Harsa est vaincu par Pulikeçin II, le Cālukya, qui prend le titre de Parameçvaia
- Visnuvardhana I<sup>ct</sup>, Kubja-Visnuvardhana, ou Visamasiddhi, est nomme Yuvaiāja par son fiere Pulikeçin II (I A vol xix, p 303 (donation de Sātārā datee de la huitieme annee de Pulikeçin) I A vol xx, p 15 (donation de Chīpurupalle de la dix-huitieme annee de Visnuvardhana) ib p 1, et 93 ss)
- 615 (?) Dösen fonde la secte Vinaya qui s'appuie sur le Dharmagupta Vinaya (Kuroda p 23)
- 615 (?) Kharagraha Ier, de Valabhī, succede à son frere Çīlādītya Ier
- 618 (?) Mariage de Kumāra, fils de Harsa
- 618 627 Combats de Harsa dans l'Inde (cf Ma-touan-lin)
- Mort de Dharmagupta (B N p 434)
- 620 (?) Dharasena III, du Valabhī, succede à son pere Kharagraha I<sup>er</sup> (C I I vol 111, Int p 41)
- 622 (?) Naissance d'une fille à Kumāra, fils de Harsa
- Pulikeçin II envoie une ambassade vers Khusru II de Perse (Tabari, p. 371 J.R.A.S., N.S. vol. xi, pp. 155 ss.)
- Yekwan untroduit la secte des "Trois Çāstras n au Japon (Kuroda p 23 Buddhist Sects p 46)

- 627-633 Prabhākaramitra, çramana de l'Inde centrale, ksatriya de caste, traduit trois ouvrages bouddhiques en chinois (B N p 435)
- L'astronome Brahmagupta écrit le Brahmasphutasiddhānta (JRAS, NS vol 1 p 410 Ganakataranginī, The Pandit, NS vol xiv p 18)
- Wahb-abi-kabcha, ambassadeur de Mahomet, arrive en Chine pour recevoir l'autorisation de construire une mosquée à Canton (Dabry de Thiersant, p 35)
- 628-9 Date de la Plaque de Bhanskera (E I vol 1v, p 208)
- Dadda IV, Praçāntarāga II, Gurjara du Bharoch, fils et successeur de Jayabhata II, regne
- Dhruvasena II, Bālādītya du Valabhī, frere et successeur de Dharasena III, regne.
- 629 Hiouen Tsang part pour l'Inde
- 630 (?) Visnuvardhana devient souverain independant de Vengī, y fonde un royaume separe et divise ainsi le ioyaume Cālukya (I A vol xx, pp 12 et 94)
- 630 (?) Bharti hari, le grammairien, auteur du Vāhyapadīya, vécut veis cette époque (I-tsing, Int Gen pp Lv, Lviii)
- 630 (?) Divākaramitra Maitrāyanīya, moine bouddhiste, florissait fort estimé de Harsa, dont la sœur devint religieuse bouddhique sous ce maître (H C p. 288)
- 630 (?) Parmi les moines bouddhiques de Nālandā pendant le sejour de Hiouen Tsang se trouvaient Çīlabhadra, disciple et successeur de Dharmapāla, chef de l'université de Nālandā, qui avec son contemporain Bhavaviveka a du vivre vers cette epoque, Jayasena, Candragomin, l'adversaire de Candrakīrti, Gunamati, auteur d'un commentaire sur l'Abhidharmakoça de Vasubandhu, Vasumitra, disciple du precedent, auteur d'un commentaire sur l'Abhidharmakoçavyā-khyā, Jūānacandra et Ratnasimha (H T vol 111, pp 46-7 Chavannes, Memoire p 18 B E E.O vol 111, pp 38 ss)
- 630 (?) Mitrasena, disciple de Gunaprabha (et guru de Harsa?), âge de quatre-vingt-dix ans, dirigeait les études de Hiouen Tsang (H T. vol 1, p 109)
- 630-50 (?) Vāmana et Jayādītya, auteurs de la Kāçīkā Vrttī,

- commentaire sui les sūtias de Pānini, vivaient à ce moment (Selon I-tsing (691) Jayāditya mourut trente ans avant son temps, c'est-à-dire vers 661-2)
- Le brahmane Chach usurpe le trône de Sindhu à la mort de Rāyā Sāhasī II Quelque temps apres, il tue Mahratrānā de Chitor (ou Jaipur) (E H I vol 1, pp 131 ss et pp 406,414)
- Oate de la Plaque de Madhuban. (E I vol 1, pp 67 ss 1b vol v11, pp 157 ss)
- Srong-btsan-sgam-po, 101 du Tibet, envoie T'onmi Samb'ota dans l'Inde (JRAS NS, vol xvii, pp 474 ss JBA vol Lvii, p 41 IA vol xxi, p 33)
- 632 Commencement de l'ère Perse de Yazdıjard avec l'avenement de Yazdıjard III, fils de Shenyan et petit-fils de Khusru II
- 633 Mort de Prabhākaramitra (B N p 435)
- Jayasımla I<sup>er</sup>, Sarvasıddhi, succede à son pere Visnuvardhana (I A vol xiii, p 137, vol xx, pp 12, 97)
- 633 40 Defaite de Dhruvasena II du Valabhī sous les coups de Harsa
- 633 (?) Mariage de la fille de Kumāra au roi Dhruvasena II de Valabhī
- 631 Le brahmane Chach envahit Kiimān et fixe la limite entre Kirmān et l'Hindoustan (E H I vol 1, pp 131 ss et pp 406,414)
- Srong-btsan-sgam-po envoie une ambassade à l'empereur de Chine T'aitsung (Histoire ancienne des T'ang, vol 256)
- Givadeva I<sup>cr</sup>, Licchavi de la dynastie Sūryavamçi du Nepal oriental, et contemporain d'Amçuvarman, Thākurī, tous deux gouvernaient l'un le Népal oriental, l'autre le Népal occidental à la même époque (Bendall, I A vol xiv, p 97, Journey in Nepāl, p 72 pl viii, I A' vol ix, p 168, vol xiii, pp 411 ss, vol xiv, p 342 ss C I I vol iii, app iv, pp 178,189 J B A vol Lviii, plan p 100)
- 'Usmān ibn Āsī Saquafī, gouverneur de Bahrain et d''Umān sous le Khalifah 'Umar assigne son frere Hakīm à Bahrain, et allant lui-même à 'Umān, envoie une expedition pour piller les côtes de l'Inde Vers le même temps Hakīm fait partir des troupes contre Bharoch, et envoie son frère Mughirah Abū-l-Āsī à Dībal, où selon les uns il defait l'en-

- nemi, mais où selon le Chach-nāma il est tué (E H I vol 1, pp 415, 416)
- 638 L'astronome Lalla, auteur du *Dhī-vrddhida*, vivait à cette date (Sewell, Indian Calendar p 8).
- Visite de Hiouen Tsang au roi Pulikeçin du Mahārāstra qui lui raconte les vains efforts faits par Harsa pour le vaincre (H. T vol 1, p 202-3, vol 111, p 150)
- Le roi Krek (?) introduit le bouddhisme au Siam. (Crawford, Journ of an Embassy to the Courts of Siam and Cochin China, p. 367)
- 639 Commencement de l'ere moderne des Birmans, on dit que c'est Thenga Rādzā qui l'etablit, (appelée aussi ere d'Arakan)
- Amçuvarman, Thākurī du Nepal occidental mentionné dans la Bauddha Pārvatīyā Vamçāvalī du Népal comme un prince habile et puissant, reputé par Hiouen Tsang comme un savant, et auteur d'un Çabdavidyāçāsti a (Bendall, I A vol xiv, p 97, Journey in Nepāl, p 74 pl ix, I A vol ix, pp 169-171 H T vol ii, p 408 Wright, Hist of Nepāl, pp 133 ss)
- Une traduction du Sukhāvatīvyūha-Mahāyāna-sūtra est lue au Japon (M Mueller, JRAS NS vol x11, p 162)
- 640 (?) Hiouen Tsang visite le Valabhī sous le regne de Dhruvasena II
- 640 (?) Les gramanas Coreens Al-1-yé-po-mouo (Āryavarman) et Hoe1-ye visitent l'Inde Ils meurent à Nālandā (Chavannes, Memoire, pp. 32 ss.)
- 641 Départ de Hiouen Tsang pour la Chine
- Harsa envoie une ambassade à l'empereur de Chine
- Dharasena IV du Valabhī, Mahārājādhirāja, fils et successeur de Dhruvasena II (Plaques de cuivre non publices de 641 et 647 Plaques de cuivre de 645 I A vol 1, p 14 ou J B R A S vol x, pp 66 ss et I A vol 1, p 45 Plaques de cuivre de 649, I A vol vii, p 73, et vol xv, p 335. I A vol xvii, p 196 ss)
- 641 (?) Zendō fonde la secte Jōdo qui s'appuie sur l'*Amitāyur dhyāna* et d'autres sūtras (Kuroda p 23)
- L'ere populaire siamoise commence (Crawford, Ouvr cite p. 367)

- Narasımhavarman I<sup>ct</sup> ou Narasımhavısını, Pallava, fils et successeur de Mahendravarman I<sup>ct</sup> règne Il détruit (?) Vātāpı (Bīdāmı) et defait (?) souvent Vallabharāja Pulikeçin (II) dans les batailles de Pariyala, Manimangala, Çūramāra, etc (donations de Nandivai man Pallavamalla et Parameçvara I<sup>ct</sup>) Il est confirme qu'il fit la conquete du Ceylan par le Mahāvamça, qui le represente ainsi que le prince singhalais Mānavamma comme s'aidant l'un l'autre dans leurs guerres respectives (I \ vol viii, p 277, vol iv, p 99 A S S I vol iii, pp 11, 152, vol iv, p 343 F K D Bomb Gaz p 322 Mahāvamea ti Wijesimha pp 41 ss)
- 612 (4) Tiruñ inasambandar, le dévot çivaite, florissait sous Narasimhayarman, Pallaya (E.I. vol. 111, pp. 277 ss.)
- 642 (?) Mort de Pulikeçin II
- Najavarmarāja, Cīlukya, fils et successeur de Buddhavarman, gouverne le Gujuāt (I A vol. vn., pp. 241 ss. I A vol. va., p. 123, ib vvi., p. 197. E I vol. in, p. 2)
- 613 Ambassade de Li yi-piao et Wang hiuan-ts'e à Haisa
- 'Abdu-llah ibn 'Imir ibn Rabī envahit Kiimān et prend la capitale, soumet Sīstān, et avançant sur Makrān, défait les armees unies de Makrān et Sindhu Le Ahalifah 'Umar lui refuse la permission de traveiser l'Indus L'historien Muhammad al-Shirāzī attribue la conquete de Sistān à 'Amru ibn al-Tamīmī et a 'Abdu-llah ibn 'Umai Khattab, et celle de Makrān a 'Abdu-llah ibn 'Abdu-llah ibn 'Unān, et represente Zanbīl, le souverain de Makrān comme gouvernant aussi le Sindhu Les autres historiens different entre eux (E H I vol 1, p 417)
- 645 (?) Genjō et Jion fondent la secte Hossō s'appuyant sur le Vidyāmātra Çāstra, (Kuroda p 23)
- Wang hiuan ts'e part pour l'Inde comme ambassadeur vers Haisa
- 648 Mort de Harsa
- 648 (?) Dharasena IV du Valabhî occupe Bharoch.(I A. vol xvii, p 196)
- Un usurpateur, le Senāpati Aijuna (Na-fo-ti-a-la-na-shun) monte sui le trône de Harsa (Sylvain Lévi, J A 8<sup>mo</sup> Serie 1892, p 337)

- 648 Wang hiuan ts'e arrive dans l'Inde
- 648-9 Wang hiuan ts e chassé par Arjuna, se réfugie au Tibet, revient avec une armée, et le défait completement (Chavannes, Mémoire, p. 19 n. 2)
- 648-651 Mort de Dharasena IV du Valabhī (I A vol xvn, p 196; ib p 197 n 50)
- 649 Le gramana chinois Tao-sheng (Candradeva) visite l'Inde Chemin faisant, il visite le Tibet (Chavannes Mémoire, p 39)
- 649-50 Troubles dans l'Inde
- 650 Mort du roi Srong-btsan-sgam-po (Chavannes, Mémoire, p 14)
- 650 (?) Le gramana chinois Hiuan chao (Prakāgamati) visite le Tibet en allant dans l'Inde, il est reçu par la princesse Wen Chang, veuve du roi Srong-btsan-sgam-po (Chavannes, Mémoire pp 10 ss)
- Defaite de Yazdijard III de Perse (E H I vol 1, p 419)
- 651-2 Mort de Bhartrharı contemporain de Dharmapāla (I-Tsing, p Lv)
- 651-654 Mort d'Amçuvarman (I A vol 1x pp 171 ss)
- Mort de Jayāditva, auteur en collaboration avec Vāmana du Kāçīlāvrt'i (I-tsing, p Lv)

#### CHAPITRE 1er.

#### HISTOIRI POLITIQUE DU REGNE DE HARSA

Parmi les raisons qui ont contribue a faire d'une assez modeste famille princière de Thanesai (1) l'arbitie à un certain moment des destinces de l'Inde, il faut sans doute comptei l'avantage de la situation de cette ville dans l'ensemble de la pennisule cette localite, maintenant bien dechue de sa giandeur de jadis, fut encore partie d'un centre strategique formidablement organise par les Anglais

Situee au cœur de cet isthme naturel qui separe le desert du Thar de l'Himīlaya et fait communiquei entre eux les bassins du Gange et de l'Indus, batie sur la Sarasvatī, qui ne mele ses eaux aux atiluents d'aucun de ces deux fleuves, mais par le Satlej va se perdie au desert, la ville de Thanesar ne se rattache geographiquement pas plus aux provinces du Gange qu'à celles de l'Indus politiquement, elle forme etat tampon. Ses princes, de quelque empire qu'ils soient tributures, ont toujours la garde de la fronțiere als reçoivent les premiers le choc de l'ennemi, ils sont aussi les premieis en communication avec lui, la défection ne leur en est que plus facile, ils peuvent etre toujours prets à se reclamei d'une antique dependance à l'egard de l'un pour se soustraire au joug de l'autie, ils seront maîtres de choisir leurs alliances

Qu'à la faveur de cette equivoque, ils ariondissent un peu leurs États, et l'on va voir comme il leur sera aise de les defendre Adosses

<sup>(1)</sup> Thanesar dans le district Ambala (Umballa) du Pendjab, sur la Sarsuti (Sarasvatī) par 200 58' 30" lat Nord et 70' 52' long Fst (Greenwich), a 25 milles au sud d'Ambala Cunningham dérive le nom ancien de cette ville Sthānvīçvara, sort de sthāna (la demeure) et Īçvara (Çiva), sort de Sthānu et Tçvara (deux appellations de Çiva) Centre de pelerinage hindou de moins en moins fréquenté, avec un lac sacié, ruines de deux tumuli et d'un ancien fort, 6 000 habitants dont 4 000 Hindous au recensement de 1881

aux deinieres croupes de l'Ilimālaya, ils ne craignent de ce côté de l'horizon, tant au nord qu'au nord-est, nulle incursion ennemie, nul mouvement tournant, ils peuvent considerer en toute certitude les crêtes encoie lointaines de l'Himālaya comme le prolongement naturel des muis de leurs cités Vis-à-vis de cette barrière infranchissable, au sud-ouest, le soleil brûle et desole eternellement à quelques journees de marche le vaste desert du Thar, nouvel obstacle que la nature etale devant l'ambition de leurs ennemis. Le danger ne leur viendra donc que du couchant ou du levant, mais peu importe s'ils résistent, ils sont chess d'une marche avancee avec laquelle doivent se solidariser ceux qu'ils ont sui leurs derrières s'ils cedent, ils sont à la tete d'une avant-garde qu'enfonce et que soutient une puissante invasion. De toute façon les princes de Thanesar doivent a leur situation geographique de jouer un grand rôle dans l'histoire de l'Inde

Des les temps my thologiques du Mahābhārata, c'est ce pays que se disputent les Pāndavas et les Kauravas, et c'est là que se livre cette terrible bataille du Kuiuksetra qui assure la suprematie aux Pāndavas Plus tard, c'est là que doit s'arreter l'expedition d'Alexandre En des temps plus rapproches enfin, apres que se fut ecroule l'empire qu'y avait fonde Harsa, c'est encore la que l'Islam avec Mahmoud de Ghazni livre ses plus grandes batailles

Si cette contree est naturellement privilégiée et semble assurer la domination de toute l'Inde à qui peut seulement s'en emparer, les temps ou s'etablit la dynastie des Vardhanas de Thanesai n'etaient pas moins propices aux succes de l'un d'entre eux C'est un moment assez laie dans l'histoire, ou l'Inde est livice a elle-meme les Huns, apres avoir ebianle et ruine l'empire des anciens Guptas, se sont retires, laissant le champ libre à de nouvelles ambitions

Ces Huns ne sont autres que les Hūnas des textes sanscrits, qui venus du nord-ouest ont envahi l'Inde au v° siecle, tribu de la même famille apparemment que les Ye-ta ou Ephthalites qui pendant plus d'un siecle (425-550) occuperent le Turkestan et lutterent avec les Sassanides Ces Hūnas vers 445 avaient pénetre dans le Pendjab, de 495 a 533 Toramāna, leur chef, avait abattu l'empire Gupta Son fils, Mihiiakula (1), en 515 avait marché contre Bhatārka, 101 de Valabhī,

<sup>(1)</sup> Après Militrakula, nous n'avons rien de certain sur les Hūnas, nous savons seulement qu'ils s'étaient établis sur les confins de l'Inde, prêts à s'y jeter au premier signe de faiblesse. Ils sont restés dans l'Inde bien après

il avait eu un moment la suzerainete complete de l'Inde veis 530, puis avait etc chasse pai le Mīlava, Yaçodhaiman, vers 533 (1), et les Hunas avaient été definitivement repousses de l'Inde On ne sait pas les faits immediats qui suivent l'açodharman se vante bien dans son inscription de Mandasoi (2) d'avoir fonde un empire plus vaste que celui des Guptas, mais ce n'est peut-etre qu'une exageration litteraire, car il n'y a pas de trices de cet empire, aussitôt les Hunas chasses de l'Inde et jusqu'à l'avenement de Harsa, un fait Instorique domine, c'est la naissance et l'epanouissement spontane d'une foule de pouvoirs locaux qui aux depens les uns des autres cherchent a obtenir la suprematie generale C est à la chute des Hunas que les Pallavas, les Valabhis, les Cilukyas, les Maukharis Varmans, les Guptas du Magadha, les Varmans de Kāmarūpa et tous les autres peuples dont nous rencontrons les noms dans les inscriptions, doivent l'origine de leur fortune C'est ce meme mouvement qui plus taid poite la famille Vaidhana de Thanesar au trone imperial

Penetrons plus avant dans cet etat politique de l'Inde et passons successivement en revue ces diverses principautes, telles qu'elles figurent a la fin du vi siecle

Qu etait-ce en premier lieu que cette famille des Vardhanas qui devait etendre si loin la renommee de Thanesar? Leur genealogie ne remonte pas bien haut et avant Prabhīkara, le pere de Harsa, nous ne connaissons guere que trois generations. Si l'on en croyait le poete Bīna, la famille de Thanesar devrait son origine a un heros du nom de Pusvabhūti, ioi du district Sthāneçvara, dans le pays Çrīkantha que le poete appelle « un paradis terrestre r (;) De Pusyabhūti serait

que les Tou-Kue avec l'aide de Khusi u Ier de Peise eulent deti uit la puissance de leuis congeneres du l'uike-tan en 550. Après la destruction de cet empire, les le ta se retricient d'uis le haut Oxus, ou ils fonderent une petite principaute tributaire de la Chine.

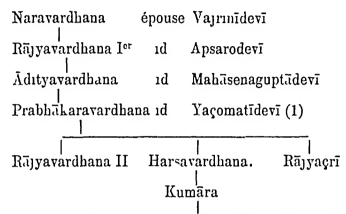
Dans le Visnupurāna (traduction de Wilson, 1840) nous trouvons, p. 177 « Sous les Hūnas nous devons comprendre les Huns blancs, ou Indo-Sevthes, qui s'établirent au Punjab et le long de l'Indus », et a la page 194, les Hūnas sont nommés parmi « les peuples féroces et non civilisés »

<sup>(1)</sup> C I I vol m, p 148

<sup>(2)</sup> C I I vol m, pp 142-148

<sup>(3)</sup> H C p 104, et cf aussi Gaudavaho, éd Shankai Pandit, (1887) pour le fait que Thanesai ctait la capitale d'un pays nommé Çilkanțha

descendue une longue lignee de rois glorieux. Mais les inscriptions se taisent à leur sujet. Ce n'est pas la seule obscurite que presente le texte de Bāna. Les rois authentiques que nous connaissons ne font nulle mention de Pusyabhūti et ne font pas remonter leur genéalogie au delà de Naravardhana, trisaieul de Harsa. Selon les inscriptions que nous possédons, voici la table génealogique des Vardhanas.



Une fille qui epouse Dhruvasena II de Valabhī

Les deux premiers rois de cette dynastie ne figurent dans les inscriptions qu'avec leur titre de Mahārāja, mais a lui seul ce simple titre est une indication il s'ensuit sans doute que leur pouvoir etait assez restreint. Au viº et au viiº siecle, en effet, le titre de Mahārāja, ainsi qu'on peut le voir sur les inscriptions de Valabhī, etait attribué generalement aux giands vassaux Aussi Naravardhana et Rājvavardhana Ier n'etaient-ils peut etre pas même indépendants il est fort a croire qu'ils etaient les vassaux soit des rois de Mālava, soit de ceux de Magadha, les plus puissants de leurs proches voisins Comme d'autre part Bana et Hiouen Tsang ne nous aident en rien a penetrer le mystere qui enveloppe ces deux ancetres de Harsa, nous pouvons en induire sans trop de haidiesse que rien de leur existence ne mentant d'etre sauvé de l'oubli Hiouen Tsang se contente de rapporter que Harsa est de la caste des Feiche ou Vaiça (2) L'affixe -vardhana semble corroborer cette affirmation les Karkotakas du Kasmīr (3), descendus d'un Kāyastha, etaient des Vaiçyas et ajouterent -vardhana à leurs noms Cette circonstance expliquerait aussi

<sup>(1)</sup> Dans plusieurs mss du H C on lit Yaçovatī

<sup>(2)</sup> H T vol 11, p 247

<sup>(3)</sup> Gaudavaho, éd Shankai Pandit, Inti Note i, p exi

le silence de Bina, si les ancetres de Harsa étaient des Vaiçuss et non des Ksatrivas, le galant poète de cour ne pouvait que les ignorer

Idityavardhana est plus interessant que ses predecesseurs. Toutefois c'est toujours chez Bina et Hiouen Tsang le meme silence, mais une inscription qui nous donne le nom de sa femme, Mahasenaguptadevi, ouvre la porte a des hypotheses fort plausibles. Adityavardhana n'est encore lui aussi qu'un simple Mahārāja, mais al a merite sans don e d'entrer par le mariage d'uns l'alli ince de princes du Magadha. Le nom de sa femme semble l'indiquer elle et ut seur, sans doute, de ce Mahasenagupta de Magadha (1) dont nous frouvons le nom dans les listes de rois contempor uns. Sil en et ut ainsi, on comprend quelle valeur prend ce manage d'un prince a demi barbare du nord et peut-etre tributure des Hunis wee une princesse de l'Inde centrale issue d'une dynastie qui regnait en plein centre de culture hindoue et d'expansion bouddhique de est d'une part la preuve manifeste de la décadence de l'empire Gupta a la suite des incursions des Hunas, cost dautre part la premiero afirmation de cette politique qui devut contribuer a fure la tortune des Vardhanas de Thanesar le chory d'une illimée avantageuse. C'est pourquoi a partir du successeur d Adity ay irdh in i les renscignements historiques commencent i ifilier

Prabhākarivardh ina est le digne heritier de son pere Sa femme Yiçom itī, dont nous iznorons in ilheureusement l'origine, ne pouvait appartenir qui i une noble famille, celle des Guptis ou celle des Maukhiris Quant i lui, il ne porte plus le titre de Mahārīja qu'il a l'usse i cert uns de ses vissius. Voici ce qui se rapporte a lui dans l'inscription de Madhub in (2)

Engendre en Mahūsenaguptūdevī, ladorateur passionne du soleil, le Param ibhattūraka Mahūrūjādhirīja Prabbākaravaidhana, dont la gloire traversa les quatre Oceans, devant lequel d'autres rois s'inclinerent a cause de sa bravoure et de leur affection pour lui, qui mamait son pouvoir pour le juste maintien des castes et des classes, et qui, comme le soleil (3), soulageait la detresse du peuple n (1)

<sup>(1)</sup> C I I vol m, p 200

<sup>(2)</sup> D I vol vn, p 155

<sup>(3)</sup> Pour l'idee que le soleil soulage la detresse, vovez C I I vol m, p 162 ligne 2 du texte

<sup>(4) (11 -</sup> Mahāsenaguptādev vīm utpannag - catussamudrātikrānta - kīrttih

Ces termes, si on les degage de ce que la convention litteraire y ajoute, semblent indiquer que Prabhākaravardhana a éte souverain independant et qu'il jouissait même d'un assez grand pouvoir Ses tıtıes de Paramabhattāraka Mahājājādhirāja ne se trouvent accolés qu'à des noms de rois très puissants C'est peut-être à ses victoires à la guerre qu'il les devait, mais les inscriptions qui signalent sa bravoure émérite, oublient de dire ou elle avait eu l'occasion de se manifester Hiouen Tsang se contente de nous livrer son nom (1) sans relater la moindre anecdote touchant son règne Bana, par contre, qui ne pouvait entreprendre le panégyrique de son royal protecteur sans commencer par l'eloge du pere de celui-ci, est plus abondant en details Il mentionne d'abord que Prabhākaravardhana avait un autre nom, celui de Pratapaçila, et Hiouen Tsang le confirme en ceci, lorsqu'il rapporte que le roi de Kanyākubja s'appelait Prabhākaravardhana de son surnom (2) Hiouen Tsang fait erieur lorsqu'il parle de Kānyakubja comme etant la capitale de Prabhākaravardhana, car autant que nous sachions, c'est Thanesar qui fut la ville principale de ses États Quoi qu'il en soit de cette question accessoire, Bana, dans les quatrième et cinquieme chapitres du Haisacarita, nous apprend à peu pres tout ce que nous savons du règne de ce roi

Prabhākaravardhana épouse Yaçomatī et celle-cı 1êve qu'elle a deux enfants merveilleux c'est d'abord Rajyavardhana, puis Harsa dont l'empire futur est annonce par les signes miraculeux qui accompagnent sa naissance Six ans apres la naissance de l'aîné, Yaçomatī met encore au monde un nouvel enfant c'est la princesse royale Rājyaçrī Bāna fournit des données precises pour determiner l'âge non seulement de Harsa mais aussi de Rajyavardhana Harsa naquit, dit-il, " dans le mois Jyaistha, le douzième jour de la quinzaine sombre, les Pléiades étant dans l'ascendant, juste apres le crepuscule " Quant à Rayavardhana, il touchait a sa sixième annee (3) " quand Harsa commença à faire cinq ou six pas au doigt de sa nourrice " Les enfants ont alois comme camarade de jeu le jeune Bhandi,

pratāpānui āgopanat-ānyarājā vai nnāçrama-vyavasthāpana pravrtta-cakra ekacakkraratha ıva prajānām ārttı-harah paramādıtyabhaktah paramabhat tāraka mahārājādhirāja-crī-Prabhākaravardhana (cf C I I vol 111, p 220 pour les phrases du sceau du Maukhari Çarvavarman )

<sup>(1)</sup> H T vol 1, p 111 et H T vol 11, p 243 (2) H T vol 11, p 243

<sup>(3) &</sup>quot; Sastham varsam avatarati "

leur cousin germain, fils du frère de Yaçomatī et qui était alors âge de huit ans. Nous avons aussi la mention d'un cousin ou frère de lait de Harsa, nommé Kisna, parent aussi de Bāna (1). Le roi leur donne comme attaches les jeunes princes, Kumāragupta et Mādhavagupta (2), les fils du roi de Mālava Kumāragupta avait dix-huit ans, et il était l'aîné des deux. Puis la princesse royale Rājyaçiī est fiancée et mai ieo avec le jeune prince Grahavarman, fils aîne d'Avantivarman, de la famille estimee des Maukharis.

Pendant que la jeunesse de ses enfants se passait dans les occupations accoutumees d'une famille royale, le roi se preoccupait des affaires de l'Etat Confiant dans ses foices militaires et conscient aussi des avantages que lui presentait la decadence de ses voisins, il joua des coudes de tous côtes Ses guerres semblent avon eté couronnées de succes Il mena des expeditions heureuses contre ses voisirs du nord, les Hunas barbares de l'Himalaya et le roi de Gandhara, contre le 101 de Sindhu a l'ouest, contre les rois de la frontiere meridionale, les Gürjaras, les Latas et le roi de Malava (3) Mais lesquelles de ces expeditions curent un succes politique permanent, il n'est pas facile de le preciser Celle qui fut dirigee contre le Malava, a dû compter parmi les plus finctueuses, puisque les deux fils du roi de Mālava étaient retenus comme otages auprès des fils de Prabhākaravardhana Il est probable que les autres expéditions ne furent pas suffisantes pour assujettir d'une manière definitive les contrees ou les tribus que le roi avait une fois vaincues Par exemple, la guerre contre les Hunas n'a pas dû avoir beaucoup de succès, car, peu de temps avant sa mort, le roi dut une deuxième fois envoyer une armée avec son fils aîné, Rājyavardhana, dans le nord pour repousser ces peuplades belliqueuses (4) Cette deiniere expedition ne semble pas avoir eu plus de succes que la piemière Bana parle bien de durs combats et de graves blessures (5), mais il ne souffle mot du butin qu'on aurait pu en rapporter La verite, c'est que les Hunas par suite

<sup>(1)</sup> H C p 58 (parenté avec Harsa) et H C p 62 (parenté avec Bāṇa)

<sup>(2)</sup> Plus tard, Mādhavagupta fut le compagnon favori de Harsa Cf H C p 265 et H C p 87

<sup>(3)</sup> H C p 132

<sup>(4)</sup> H C p 166 " atha kadācid iāja Rājvavaidhanam kavacaharam Hūnahantum uttarāpatham prāhinot "

<sup>(5)</sup> H C p 196

de la position des rois de Thanesar étaient leurs ennemis hereditaires, c'était à eux les premiers que venaient se heurter leurs hordes de pillards, c'était à eux aussi qu'incombait la defense de la vallée du Gange Les Vardhanas et les Hūnas devaient être en hostilites continuelles et c'était dejà un beau résultat pour Prabhākaravardhana de n'avoir jamais le dessous C'est au cours de cette deuxième expédition conduite par Rājyavardhana que meurt le roi Harsa avait accompagne son aîne jusqu'à la region, « qui brille par la splendeur du Kailāsa » (1) Rājyavardhana poursuit sa route avec l'armee, accompagné de ses sages conseillers, et laissant derrière lui Harsa qui reste à chasser. C'est là que celui ci reçoit la nouvelle que son père Prabhākaravardhana est giavement malade, il s'empresse de rentrer. Il trouve la ville dans le plus grand desordre et toute occupee à l'accomplissement de rites de toute confession Il n'est peut-être point sans interêt de citer ici le texte même de Bāna (2)

" Le lendemain au milieu du jour quand il arriva à la capitale, plus de cris de victoire, morts étaient les battements de tambour, supprimee la musique, finies les réjouissances, plus ne chantaient les trouvères, aux boutiques plus de marchandises en vente, de place en place resplendissaient les tourbillons de fumee du sacrifice Kotihoma (3) entrelacés par la force du vent, on aurait dit les cornes tordues du buffle de Yama qui défonce le sol, ou les fils du filet de la mort qui planait En l'air tournoyaient des vols de corbeaux, leurs aigres croassements pendant tout le jour, telles les tintinnabulantes clochettes de fer du buffle de Yama, annonçaient la venue d'un malheur Ici des parents aimants, prosternes, observaient le jeûne pour apaiser Çiva Là de jeunes nobles se brûlaient à des lampes pour rendre propices les Mères Là un Dravidien se préparait à solliciter le Vampire par l'offrande d'un crâne, là un homme d'Andhra elevait ses bras en l'air comme un rempart pour concilier Candī Ailleurs de jeunes serviteurs affligés adoucissaient Mahākāla en tenant de la gomme fondante sur leur tête Ailleurs un groupe de parents s'appliquaient à faire une oblation avec leur propre chair

<sup>(1)</sup> H C p 166 "Kailāsaprabhābhāsinī "La montagne Kailāsa, ou Kuvera, dit-on, réside, est haute d'environ 20 000 pieds et se trouve au nordouest du lac Manasarovar du Tibet

<sup>(2)</sup> H C pp 169-171

<sup>(3)</sup> Sacrifice destiné à rendre propices certaines planètes malveillantes

qu'ils det ichaient à l'aide de couteaux essiles Ailleurs encore des princes roviux vendaient ouvertement de la chair humaine. A peine entre dans la rue des bizais, au milieu d'une soule d'ensants curieux, il aperçut un homme qui exhibit des tableaux de l'Enser dans sa main g'inche une toile peinte montrant le Roi des morts sur son busile terrible, une baguette à la main, il exposait les choses de l'autre monde et chantait le vers suivant

- Meres et peres pur milliers I nfants et epouses pur cent unes, Age upres age cont partis, A qui sont ils ? A qui es tu?-

" Puis il entra lentement dans le palais. La il trouva des gens qui distribument tous leurs biens, adorant les dieux de la famille, occupes i fure bouillir l'imbroisie, faisant le sierifice des Six Oblations, offrint des femiles tremblottantes de Durya, frottees de beurro caille, chantant I bymne Mahi-Mivuri purifiant la maison, accomplissant les rites pour eloigner les esprits par des offrandes. De tres graves brilmanes etnent appliques i murmurer des textes vediques, le temple de Civa resonn ut du murmure de l'Hendecade a Rudra, des Civaites de la plus grande sainteté baignaient lamage de Varūpāksa dans des milliers de pots de l'ut Assis dans la cour, des iois s'affligenent de ne plus pouvoir obtenir la vue de leur suzerain, pour eux le bain, le manger, le sommeil n'étaient que des noms, leurs habits ctaient sales, tant als negligement leur toilette, als attendaient jour et nuit immobiles comme des tableaux peints, guettant les bulletins des familiers du roi qui fais aent irruption dans les appartements interieurs. Sur la terrasse, un triste groupe de serviteurs moins intimes discutait sur l'état du roi en chichotant tantôt l'un imaginait des erreurs de la part des medecins, tantôt un autre lisait à haute voix des descriptions de maladies incurables, un autre racontait de mauvais reves, un jutie communiquait des histoires de demons, un autre recitait des horoscopes, un autre débitait des presages sinisties, un autre encore meditait sui la courte durce des choses, reprouvait ce monde inconstant, critiquait les railleries de l'âge Kali et accusait le sort, un autre plein d'indignation pour Karma adressait des reproches aux dieux de la maison royale, un troisième avait compassion des jeunes nobles affliges n

Au milieu de cette desolation universelle, le medecin du roi se suicide de desespoir, la reine Yaçomatī suit son exemple, se jette dans le feu et c'en est fait du roi Prabhākarayardhana

Il nous faut maintenant laisser de côte les ancetres de Harsa et son pere afin de tracer un court tableau de l'état general de l'Inde à cette epoque

Au sud de Thanesar se trouve le grand royaume du Milava qui s ctait assujetti les princes avoisinants. Nous connaissons peu I histoire du Malava apres le regne de l'acodharman. Ce rovaume avait sclon Hiouen Tsang six mille li de pourtour, la capitale en avait une vingtaine Le sol, gras et fecond, donnait d'abondantes moissons, le ble tardif y prosperait particulierement, les plantes et les arbres y avaient une vegetation florissante et on y recueillait une grande quantite de fleurs et de fruits. Un royaume si fertile ne pouvait qu'exciter les convoitises de ses voisins. Aussi de continuelles attaques sont-elles dirigies contre lui par les pinnes du Broach, du Valabhi, du Maharīstra, de Thanesar, et d'autres Bien que le pays semble avoir toujours etc en proie a des incursions de ce genre, les habitants passent pour avoir egale en culture intellectuelle ceux du Magadha, qui est le centre de la civilisation indienne : Dans les cinq parties de l'Inde, le Milava au sud-ouest et le Magadha au nord-est sont les deux seuls royaumes dont les habitants se fassent remarquer par l'amour de l'étude, l'estime pour la vertu, la facilité de l'élocution et l harmonie du langage - Malgre cette heureuse prosperite les rois de ce pays nous sont peu connus, une indication des plus precieuses nous est donnée par Hiouen Tsang a leur sujet . Suivant la tradition ... dit-il, - le trone (tait occupe, il y a soixante ans (i e circa 580), par un roi nomme Ciladitya qui ctait douc de grands talents et possedait de vastes connaissances - Et dans sa relation sur le Valabbī il ajoute 🕒 Tous les rois de ce pays sont les neveux du roi (Iladitya du Mālava - Est-ce avec ce meme roi que Prabhākaravardhana guerroyait et sont-ce ses deux fils qu'il avait aupres de lui comme otiges il nous est difficile de l'affirmer. Mais d'après les noms de ces deux fils Kumārigupta et Mālhavagupta il semblerait plutôt que leur perc appartant à la famille des Guptas qui regnaient encore dans le Milay : Nous retrouverons d'ailleurs cette meme famille au Magadha

A l'est, dans les alentours de Kānyakubja et flottant un peu partout, se trouvaient des familles nobles qui profitaient des troubles causes par les Hūnas et cherchaient l'occasion de se saisir d'un petit territoire, d'une principaute, à l'exemple des Vardhanas de Thanesar, féodalité turbulente, sans intelligence ni fermes desseins diplomatiques, n'ayant que des ambitions ou des instincts capricieux et qui etait necessairement destinee à subir le joug d'un ennemi plus resolu et plus discipline

Parmi ces familles nobles, une surtout semble se distinguer par son antiquité (1) ainsi que par ses talents—ce sont les Maukharis (2), ou Mukharas, ces princes ont d'abord pour eux une certaine noblesse d'origine qu'il n'est pas facile d'expliquer Toutes les familles de l'Inde ont toujours aime s'allier à eux par le mariage. C'est ainsi que nous voyons le Maukhari Ādityavarman (3) marié avec Harsaguptā, la sœur (?) de Harsagupta du Magadha, et plus tard. Prabhākaravardhana, n'hesite pas à donner sa fille Rājyaçrī à Grahavarman, fils du Maukhari Avantivarman. Il annonce ainsi sa decision. "En genéral, bien que le marie puisse avoir d'autres merites, le sage regarde favo-

<sup>(1)</sup> Lantiquité de la famille des Maukhans est prouvée par un sceau d'argile provenant de Gayā, ou lon trouve la légende dialectale « Mokhalinam » « des Mokhalis, Maukhalis ou Maukhans » (C I I vol 111, p 14)

<sup>(2)</sup> Duff Chion India, p 308, C A S R vol 1x, p 27, vol xv, pp 164-160, vol xvi, p 81, I A vol xiv, p 68, C I I vol 111, pp 219 228, J R A S, N S, vol xxi, p 136, J B A vol 1xiii, p 100

<sup>(3)</sup> Liste des Maukhari Varmans

l Hanvarman, mané avec Jayasvämmī

<sup>2</sup> Ādıtvavarman, fils du précédent, marié avec Haişaguptā du Magadha

<sup>3</sup> Īçvaravarman, fils du précédent, marié avec Upaguptā

<sup>550 (?) 4</sup> Îçanavarman, fils du précédent, marré avec Laksmīvatī (?)

<sup>5</sup> Çarvavanman, fils du précédent, contemporam de Dāmodaragupta du Magadha

<sup>6</sup> Susthitavarman, contemporain de Mahäsenagupta du Magadha

<sup>7</sup> Avantıvanman, contemporam de Prabhākaravardhana de Thanesar

<sup>600 (?)</sup> S Grahavarman, fils du précédent, marié avec Räjyaçrī de Thanesar

<sup>9</sup> Bhogavaiman, maiié avec une fille d'Aditvasena (I A vol ix, p 181) du Magadha

<sup>10</sup> Yaçovarman

rablement une bonne famille Or à la tête de toutes les maisons royales se tiennent les Mukharas, auxquels tout le monde est dévoue (1) " Mais les Maukharis n'avaient pas de si cordiales relations avec toutes les familles royales de l'Inde avec les Guptas du Magadha ils durent parfois se mesurer sur le champ de bataille Ainsi le roi Maukhara Īçānavarman fut battu (2) par Kumāragupta du Magadha, petit-fils de Harsagupta De même le roi Maukhari qui avait ecrase avec ses elephants l'armee des Hūnas fut mis en deroute par Dāmodaragupta (3) du Magadha Mahāsenagupta du Magadha vainquit aussi le roi Maukhari Susthitavarman (4)

Une autre branche de la famille des Maukharis d'une moins grande importance paraît, d'après le temoignage de quelques inscriptions (5), s'être developpee dans le voisinage de Gayā Rien d'etonnant du reste à ce que les Maukharis cedassent devant les rois du Magadha (6) Dans cette vallee, qui jadis avait ete le siege d'un des premiers royaumes arvens, subsistait encore une puissance redoutable A cette époque, ce pays était devenu la Terre Sainte du bouddhisme, et Hiouen Tsang en est l'echo fidele Le Magadha s'était couvert d'un nombre infini de monuments religieux, et donnait asile à une foule de

<sup>(1)</sup> H C p 156

<sup>(2)</sup> C I I vol 111, p 206

<sup>(3)</sup> C I I vol m, p 206 " Renversant la ligne des éléphants puissants, aux pas fiels des Maukharis qui avaient su jeter en l'air les troupes des Hūnas -

<sup>(4)</sup> C I I vol 111, p 206

<sup>(5)</sup> C I I vol 111, pp 221-228

<sup>(6)</sup> Duff Chion India p 288, C I I vol m, pp 200 220, J B A vol Lvm, 1re partie plan, p 100

Liste des Guptas du Magadha

<sup>1</sup> Kṛṣṇagupta

<sup>2</sup> Harsagupta fils du précédent contemporain d'Āditvavarman Maukhari

<sup>3</sup> Jīvītagupta I nls du précédent

<sup>4</sup> Kumāragupta fils du précédent

<sup>5</sup> Dāmodaragupta fils du précédent contemporain de Çarvavarman Maukhari

<sup>6</sup> Mahāsenagupta fils du precédent contemporain de Susthitavarman Maukhari

<sup>7</sup> Mādhavagupta fils du précédent marie avec Çrīmatīdevī contemporain de Harsa

<sup>627 8</sup> Ādītvasena fils du precedent beau-pere de Bhogavarman Maukhari

moines qui s'adonnaient à l'ascetisme C'est à ses nombreux couvents que le Magadha dut sans doute son nom de " Pays des Vihāras ", d'où celui de Bihar, qui lui est veste encore aujourd'hui Le pèlerin chinois nous fournit de précieux l'enseignements sur l'état géographique du Magadha (1) " Le royaume du Magadha », dit-il, " a environ cinq mille li de tour Les villes ont peu d'habitants, mais les villages sont fort peuples Le sol est gias et fertile, et les grains viennent en abondance On y recolte du riz d'une espèce extraordinaire, dont le grain est gros et d'un goût exquis, il est remarquable par l'eclat de sa couleur on l'appelle communément le riz à l'usage des grands Comme le pays est bas et humide, les villages ont été etablis sur des plateaux éleves Apres le premier mois de l'ete et avant le second mois de l'automne, les plaines sont inondees et l'on peut y circuler en bateau, la température est une douce chaleur, Ailleurs le voyageur chinois dit que le Magadha n'a que cinq à six cents li de circonference (2) Quoi qu'il en soit de cette contradiction, il est à jamais regiettable qu'il n'ait pas cru devoit retracer l'état politique du pays, ce n'est qu'avec l'aide des inscriptions que nous y parvenons Au Magadha regnarent les descendants des premiers Guptas Les princes de cette famille comptaient parmi les plus réputes de l'Inde Leur armee montra souvent sa valeur surtout contre les Maukharis, leuis voisins et quelquefois leurs allies Nous sommes peu renseignes sui les personnalites mêmes qui se succederent à la tête de la famille il n'est guere qu'un fait certain, c'est qu'ils ne dedaignèrent pas toujours de s'allier avec les Maukharis et que ceux-ci n'épousèrent pas moins de trois princesses Guptas Ils s'unirent aussi de même façon avec les Vardhanas de Thanesar, parmi lesquels Adıtyavardhana epousa Mahāsenaguptā, sœur de Mahāsenagupta du Magadha

A l'est du Magadha s'etend un 10 yaume des plus interessants, et malheureusement des plus inconnus Le Kāmarūpa, l'Assam moderne, doit son intérêt à sa position géographique Voisin du Tibet, de la Chine, du Samatata, du Magadha et du Népal, le Kāmarūpa put jouil à la fois de la triple influence de la civilisation chinoise, brahmanique et bouddhique Quels ont pu être les résultats de cette rare

<sup>(1)</sup> H. T vol 11, p 400

<sup>(2)</sup> H T vol 1, p 136

combinaison, ont-ils ete aussi heureux qu'on serait en droit de le supposer, s'est-il degage du melange de ces trois philosophies humaines une culture intellectuelle speciale et originale, ou bien n'en est-il sorti que trouble et confusion, dissensions et anarchie, ou bien encore les soucis materiels de ce monde l'ont-ils emporte sur les speculations de l'esprit et le Kāmarūpa, harcelé par les tribus barbares au sudouest, en butte à l'ambition des princes du Samatata plus florissant et plus cultivé, n'a-t-il fait que languir dans l'obscurité? Ce sont autant d'insolubles questions que ni Bana ni Hiouen Tsang ne nous aident à clucider Bana se contente de nous donner la genealogie (1) des princes (2) de ce pays, et Hiouen Tsang, qui sur l'invitation du roi Bhāskaravai man l'a visité, ne nous donne que des renseignements economiques ou geographiques (3) "Il a environ dix mille li de toui, et la capitale trente li Le terrain est bas et humide » Ceci s'accorde bien avec le present climat de l'Assam "Les grains se sement et se recoltent a des epoques regulieres. On cultive les arbres a pain et les cocotiers Les villes sont entourees de rivieres, de lacs et d'étangs Le climat est tempere Les hommes sont petits de taille et noirs de figure Leur langage differe un peu de celui de l'Inde centrale Le roi actuel descend du dieu Nārāyana Deva, il est de la caste des Brahmanes A l'est de ce royaume regne une chaîne de montagnes et de collines, on ne rencontre aucune capitale de giand royaume Ses frontieres sont voisines des barbares du sud-ouest, c'est pourquoi les habitants leur ressemblent sous le rapport des mœurs J'ai interroge les gens du pays et j'ai appris qu'apres un voyage de deux mois on peut entrer dans les frontieres sud-ouest du pays de Chou Mais les montagnes et les rivières présentent à la fois des obstacles et des dangers un air contagieux, des vapeurs malfaisantes, des plantes venéneuses et des serpents gorges de poison causent des maux infinis Au sud-est de ce royaume, des eléphants sauvages marchent en troupe et exercent leur fureur, c'est pourquoi dans ce royaume, l'armee des elephants est extrêmement nombreuse »

<sup>(1)</sup> D'apres les indications de Bana H C p 246

<sup>(2)</sup> Liste des Varmans du Kāmai ūpa

<sup>1</sup> Bhūtīvarman

<sup>2.</sup> Candramukhavarman, fils du précédent.

<sup>3</sup> Sthitivarman, fils du précédent

<sup>4.</sup> Susthiravarman, fils du précedent, maile avec Çyamadevi

<sup>5</sup> Bhaskaravarman, fils du précédent, nommé Kumara

<sup>(3)</sup> H. T. vol III, p. 76.

Le pays de Samatata, ou le Bengale oriental, comprenait tout le territoire autour des bouches du Gange II est bien probable que les royaumes de Samatata, de Tāmraliptī et de Gauda formaient un ensemble. Hiouen Tsang est tres bief dans la description de ces contrées. Il nous rapporte bien que la premiere avait en tour trois mille li, la deuxieme quatorze à quinze cents, la troisieme quatre mille quatre cents, il dit aussi que le sol y est bas et humide et il nous parle de la grande mer. Il nous dit ensuite que Tāmraliptī est reputee pour avoir une immense quantite de marchandises rares et precieuses et que les habitants y sont en general riches et opulents, qu'à Karnasuvarna la population est fort nombreuse et que toutes les familles y vivent dans l'aisance. Mais du mode d'administration et des noms des rois de ces pays, il nous reste encore tout a savoir, attendu que sur ce sujet le silence de Hiouen Tsang est absolu

Plus au sud habitent de nombreuses tribus, les Angas, les Kuntalas, les Kalingas, les Koçalas, les Pallavas, qui ne sont guere autre chose pour nous que des noms, car leur histoire nous echappe dans son entier. Le seul fait qui semble etabli est que ces tribus etaient en relations suivies avec Ceylan et avec le monde occidental, avec Rome et Byzance. Ces tribus etaient en constant etat de guerre avec la dynastie de Vātāpi, les Cālukyas (1). Ceux ci (2) se sont établis en maitres dans le sud de l'Inde, dans le pays du Mahārāstra. Leur capitale etait Vātāpi, qui est aujourd'hui Bādāmi, dans le district de Kelādgi Mentionnons les noms de Jayasımha, Rānarāga, Pulikeçin Ier, (qui avait pu accomplir l'Açvamedha, le sacrifice du cheval), Kīrtivarman, les premiers princes qui y etablirent leur empire. Kīrtivarman, n'ayant que trois fils mineurs, eut comme successeur son frere Mangalīça, qui sut tenir en respect les tribus que Kīrtivarman avait deja domptees. Ses voisins observerent a son egard le plus grand res-

<sup>(1)</sup> Duff Chron India, p 278, F K D Bomb Gaz p 336, B D p 61

<sup>(2)</sup> Liste des Cālukyas de Vātāpi

<sup>1</sup> Jayasımlıa

<sup>525 (?) 2</sup> Ranarāga, fils du precédent

<sup>550 3</sup> Pulikecin Ier, fils du précédent

<sup>567 4 \</sup> Kīi tivai man Ier

<sup>597 5</sup> Mangalīça, tous deux fils du précédent

<sup>609 6</sup> Pulikeçin II, fils de Kīi tivai man

<sup>655 (?) 7.</sup> Viki amādity a Ior, fils de Pulikeçin II.

pect, et même pendant son règne plusieurs tribus du sud furent annexees au royaume Ce n'est que vers la fin du règne de Mangalīça, au commencement du vn° siècle, que les tribus tentèrent de se libérer du joug Elles ne devaient être definitivement reduites a la sujetion que par ce Pulikeçin II, que Haisa rencontra aussi devant lui

En partant du Mahārāstra dans la direction du nord-ouest, on arrive au Valabhī, un assez petit pays dont nous sommes assez heureux de connaître les rois, grâce aux monuments épigraphiques qu'ils nous ont laisses (1)

Malgré cette liste (2) il nous est difficile d'envisager le rôle exact qu'ils jouaient dans la politique Leurs inscriptions ne nous donnent que peu de renseignements à cet egard On peut inférer toutefois que leur politique consistait en temps de guerre à attaquer le royaume de Mālava lorsqu'il etait faible et à s'y tailler de grosses dépouilles, et en temps de paix à encourager le commerce maritime qui se faisait dans leurs ports D'après leurs inscriptions, ils paraissent devoir leur origine à un simple general (senāpati), ce n'est que par des stages successifs que les chefs du Valabhī ont droit aux titres de grand roi (Mahāiāja) et de roi superieur (Mahādhirāja), et ce n'est qu'à la longue que les princes de cette dynastie purent s'appeler « roi suprême des rois " (Mahārājādhirāja) Quant au pays de Valabhī lui-même, c'est ainsi que Hiouen Tsang le décrit au temps de sa visite (3) " Ce

<sup>(1)</sup> Liste des rois du Valabhī

<sup>495 (?) 1.</sup> Bhatarka

<sup>2 /</sup> Dharasena Ier 3 Dronasimha

<sup>520 (?)</sup> 

<sup>526</sup> 4) Dhruvasena Ier

<sup>540 (?) 5</sup> Dharapatta, tous quatre fils du précédent

<sup>6</sup> Guhasena, fils de Dharapatta 559

<sup>571</sup> 7 Dharasena II, fils du précédent

<sup>8</sup> Çīlādıtya Ier, fils du précédent 605

<sup>615 (3) 9</sup> Kharagraha Ier, fils du précedent

<sup>620 (?) 10 (</sup>Dharasena III

<sup>11</sup> Dhruvasena II, tous deux fils de Kharagraha et ce dernier neveu 629 du roı Çīlādıtya du Mālava

<sup>12</sup> Dharasena IV, fils de Dhiuvasena 641

<sup>13</sup> Dhruvasena III, petit-fils de Çīlāditya Ier 651

<sup>(2)</sup> Duff Chron India, p 308, C I I vol m Intr p 41, J B A. vol LVIII, 1re partie, p 100, I A vol v, p 208

<sup>(3)</sup> H. T vol m, p 162

royaume a environ six mille li de tour, la circonference de la capitale est d'une trentaine de li Pour ce qui regaide les produits du sol, la nature du climat, les mœurs et le caractère des habitants, ce royaume ressemble à celui du Mālava La population est fort nombreuse et toutes les familles vivent dans l'opulence. Il y en a une centaine dont la fortune s'elève à un million. Les marchandises les plus rares des contrees lointaines se trouvent en quantite dans ce pays n

Des pays au nord du Valabhī, c'est-à-dire du terrain occupe par les Gurjaras et le Surāstra, nous ne savons rien, sinon qu'ils étaient presque continuellement sous la domination du Valabhī ou du Mālava Leur histoire politique nous est totalement inconnue, on sait seulement qu'ils profitaient du voisinage de la mer pour s'enrichir par le commerce au loin

Le Sindhu ne nous offre pas moins de mystere et meme les noms des souverains de ce pays n'ont pas ete reconstitués

Durant le vi siecle regnerent au Cachemire Toramana, Matigupta, Pravarasena II, Yudhisthira V et plusieurs princes sur qui nous ne savons rien d'exact. Les faits racontes par l'histoire du Cachemire, la Rājataranginī, sont très confus Toutefois nous savons que les Hunas se réfugierent au Cachemire apres qu'ils eurent eté vaincus par l'açodharman La situation geographique du Cachemire le rendait à peu pres maccessible aux ennemis et lui assurait de cette façon une assez grande domination sur ses voisins " Le royaume du Cachemire a environ sept mille li de tour De tous côtes, les frontières sont entourees de montagnes Ces montagnes sont d'une hauteur prodigieuse, quoiqu'il y ait des sentiers qui en ouvrent l'acces, ils sont extremement étroits Depuis l'antiquite, les ennemis voisins n'ont jamais pu l'attaquer avec succes. Comme ce royaume etait protegé par un dragon, il domina bientôt les royaumes voisins (1) » C'est ainsi que Hiouen Tsang nous decrit le Cachemire et il ajoute ailleurs que les royaumes voisins en étaient tributaires

Passons maintenant aux puissances voisines de l'Inde et examinons quelle influence elles ont bien pu exercei sui l'Hindoustan

Au nord-ouest du Cachemile, c'est d'abord la Perse La Perse se trouvait alors sous le gouvernement des Sassanides Les derniers empereurs de cette dynastie, harassés par les Ephtalites ou Hūnas,

<sup>(1)</sup> H. T. vol. 11, pp. 167-168.

les Romains, les Arabes et les rebelles que les troubles extérieurs soulevaient dans la Perse même, etaient plonges en pleine décadence et ne pouvaient guère s'inquiéter de ce qui se passait au delà de l'Indus Sous Yazdijard III, les Arabes, en 635, firent perir le genéral persan Rustam et marquerent par cette bataille la fin de la Perse ancienne Yazdijard III, a la fin, dut s'enfuir au Turkestan, et en essayant de rentrer en Perse, il fut miserablement assassine près de Merv par un meunier qui convoitait ses riches vêtements

Du Ive jusqu'au viie siècle le Tibet, occupé alors par des tribus non civilisees, fut divise en plusieurs royaumes plus ou moins soumis à la Chine Pendant le vie siècle un mouvement imperialiste se produisit des tribus se coalisèrent et se donnerent un roi en commun Gnam-ri-srong-btsan commença à édifier l'empire auquel devait arriver le grand Srong-btsan-sgam-po dont nous aurons à parler plus tard

Intimement lie à l'histoire du Tibet est le Népal qui lui donna une grande partie de sa culture et de sa civilisation L'histoire du Nepal est encore assez difficile à exposer malgré les Vamçavalis ou plutôt à cause d'elles Ces listes dynastiques, redigees postérieurement, tout en conservant des noms et des faits historiques confondent souvent l'ensemble et le noient dans des dates fabuleuses Autant que nous pouvons nous en rendre compte aujourd'hui avec l'aide des inscriptions, il paraît avoir existe au Népal un double gouvernement celui de la famille des Licchavis à Mānagrha et celui de la famille des Thākurīs de Kailāsakūtabhavana Entre 355 et 630 les inscriptions ne nous donnent aucune indication de noms de rois Ce n'est que vers l'an 635 que nous abordons le domaine des faits, mais à cette epoque Harsa a dejà constitue son pouvoir et n'a rien à redouter de ce côté Voici ce que Hiouen Tsang nous rapporte sur le Nepal (1) royaume du Népal a environ quatre mille li de tour Il est situé au milieu de montagnes neigeuses La capitale a une vingtaine de li de circuit Ce pays offre une suite de montagnes et de vallees, il est favorable à la culture des grains et abonde en fleurs et en fruits On en tire du cuivre rouge, des yaks et les oiseaux du nom de Jīvañjīva Dans le commerce on fait usage de monnaies de cuivre louge Le climat est glacial, les mœurs sont empreintes de faussete et de per-

<sup>(1)</sup> H T. vol 11, p 407

fidie, les habitants sont d'un naturel dur et farouche, ils ne font aucun cas de la bonne foi et de la justice et n'ont aucunes connaissances litteraires, mais ils sont doués d'adresse et d'habilete dans les arts. Leur corps est laid et leur figure ignoble. Comme nous avons toutes les raisons possibles de supposer que Hiouen Tsang ne se rendit point en personne au Nepal, il est interessant de le voir refleter ce qui devait etre l'opinion generale des Hindous de son temps sur le caractère peu aimable des Népalais

Entre 502 et 617 trois petites dynasties occupent la scene en Chine, ce sont celles des Leang, des Chin et des Soui (1) Des le commencement du vir siècle, le plus grand interet s'attache aux fortunes des souverains de Wei, le royaume septentrional Le souverain de Wei etait pendant le regne de Vouti (502-550) l'arbitre de la destinee de la Chine, et c'était à sa cour qu'allaient les ambassades de l'etranger Cette période est surtout remarquable par le nombre de femmes qui figurent avec distinction dans l'histoire Après la mort de Vouti, qui avait lutte avec plus ou moins de succès contre Wei, vient une suite d'empereurs bien faibles qui se succèdent avec rapidité ils meurent presque tous assassines par des paients ou des generaux puissants qui veulent leur succèder Les princes de Chin succèderent aux Leang, et aux Chin les princes de Soui, sans que nous ayons a relever sous ces différents regnes aucun fait interessant Ce n'est qu'avec l'avenement de Kaotsou Wenti que la puissance de l'empire

| (1) | Liste des Empereurs de Chine |               |     |  |  |
|-----|------------------------------|---------------|-----|--|--|
|     | Les Leang                    | <b>\</b> outi | 502 |  |  |
|     |                              | Wenti         | 550 |  |  |
|     |                              | Yuenti        | 552 |  |  |
|     |                              | Kingtı        | 555 |  |  |
|     | Les Chin                     | Vouti         | 556 |  |  |
|     |                              | Wenti         | 564 |  |  |
|     |                              | Pitsong       | 567 |  |  |
|     |                              | Suenti        | 569 |  |  |
|     | Les Sour                     | Wenti         | 580 |  |  |
|     |                              | Vouti         | 601 |  |  |
|     |                              | Yangtı        | 605 |  |  |
|     |                              | Kungtı        | 617 |  |  |
|     | Les Tang                     | Kaotsou       | 618 |  |  |
|     |                              | T'aitsong     | 627 |  |  |
|     |                              | Kaotsong      | 650 |  |  |
|     |                              |               |     |  |  |

chinois se releva aux yeux des peuples voisins Les guerres contre le roi de Corée et avec les Turcs furent heureuses et glorieuses. Un de ses successeurs, Yangti, fit construite des canaux dans tout le pays, et pour prévenir la famine, fonda des greniers publics. Ses guerres n'eurent pas autant de succes que celles de son père, et les Coréens se défendirent toujours victorieusement contre ses attaques, mais cependant il sut conquérir et soumettre les îles Loochoo

Que montre cette revue rapide? L'anarchie, la division, le partage entre plusieurs mains du pouvoir, donc la faiblesse de chacun de ces princes. Ayant ainsi parcouru aussi rapidement que possible les divers États de l'Inde et les royaumes de l'exterieur avec lesquels ils se trouvaient en contact, nous nous proposons de revenir au royaume de Thanesar, tel que nous l'avons laisse à la mort de son roi Prabhā-karavardhana la Mahādevī Yaçomatī s'est suicidée, l'heritier du trône, Rājyavardhana, est absent et lutte contre les Hūnas, tandis que le seul membre de la famille royale présent à Thanesar est le jeune prince Harsa

La transmission du pouvoir dans l'Inde a de tout temps eté accompagnee de troubles Aussi n'est-il pas etonnant de constatei que de mauvaises nouvelles attendent Rajyavardhana à son retour de l'expédition contre les Hunas Samvadaka, servitour de Rajyacri, arrive de Kanyakubja et annonce la mort de Grahavarman, son mari c'est une vengeance rapidement executée du roi du Malava Le jour même de la nouvelle de la mort du roi de Thanesar, il a massacré le Maukhari, gendre de celui-ci, et fait jeter en prison sa femme Rājyaçrī à Kanyakubja Il se preparait en outre à envahir le royaume de Thanesar, profitant de ce que l'armee n'avait plus de commandant en chef (1) Sans plus tarder, Rajyavardhana se met a la tête de dix mille cavaliers et, accompagné du fidele Bhandin, son cousin, il marche contre le roi du Mālava, pour venger la mort de son beau-frère et mettre sa sœur en liberte Harşa le prie de l'emmener avec lui et le rassure en lui disant que la princesse sa propre femme n'a pas besoin de protection (2) Rajyavardhana refuse et le force de rester Au bout d'un certain temps, Kuntala, chef de la cavalerie et seigneur estimé de

<sup>(1)</sup> H. C. p. 204.

<sup>(2)</sup> H. C. p. 206.

Rājyavardhana, vient apprendre à Harsa que l'armee du Mālava a été vaincue, mais que le roi du Gauda, sous des prétextes mensongers, a attire Rijvavardhana sans armes et sans suite dans sa demeuro et l'y a assassiné (1) Voyons maintenant ce que les inscriptions nous en disent (2) · " Le Paramabhattārika Mahārājā Ihirāja Rājyavaradorateur passionne du Sugata (Buddha) ne fondant son plaisir comme le Sugata que dans le bien d'autiui, lui dont la gloire immaculee s'etendait telle une liane sui tout le globe terrestre, qui s'appropriait la gloire de Dhanada, Vaiuni, Indra et des autres dieux gardiens du monde, qui versait la rejouissance aux cœurs des suppliants par de nombreux dons de richesses et de terres, acquises de manière honorable, qui l'emportait sur la conduite des anciens rois, c'est lui qui dompta en bataille Devagupta et tous les autres rois ensemble, de meme qu'on fait détourner des chevaux retifs à coups de fouet Il deracina ses adversaires, fit la conquete de la terre, se comporta bien envers ses sujets, et sa confiance dans les promesses lui fit perdre la vie dans la demeure de son ennemi n

Qui ctait ce roi Devagupta? Etait-il le meme que ce roi du Mālava, l'auteur du double attentat contre Grahavarman et Rājyaçrī, contre qui Rājvavardhana avait mené ses dix mille cavaliers? Il est bien difficile d'en etre tout à fait certain, mais si le récit de Bāna, selon lequel l'expédition contre le Mālava suivit de près la moit de Prabhā-karavardhana et selon lequel Rājyavardhana mourut quelques mois plus tard, est exact, alors Devagupta semble bien etre le nom de ce roi du Mālava. Ce dernier etait certainement l'ennemi le plus redoutable des princes de Thanesar, et celui dont la soumission aurait ete la plus glorieuse pour la renommee de Rājyavaidhana. De plus la conquête du Mālava, que commemorent les inscriptions, est confirmée par Bāna qui parle de la capitulation de l'armée du Mālava, du butin et des femmes du roi rapportées pai Bhandin (3)

Qui est d'autre part ce roi du Gauda qui, selon Bāna, put, par des promesses perfides, attirei Rājyavardhana dans un piège fatal? Hiouen Tsang accuse de ce meurtie le 101 Çaçānka de Karnasuvarna (4) et

<sup>(1)</sup> H C p 208

<sup>(2)</sup> E I vol vn, p 155

<sup>(3)</sup> H C p 253 Buehler proposait deja d'identifier le 101 du Mālava avec le Devagupta de l'inscription de Madhuban E I vol 1, p 72

<sup>(4)</sup> H T vol 11, p 248

en donne pour motif la crainte legitime qu'il avait des talents militaires de Rajyavardhana (1) Mais il n'y a pas de contradiction entre les temoignages de nos deux auteurs Hiouen Tsang a, en effet, l'habitude de citer les princes pai districts et non par royaumes, il ignore les grandes nomenclatures de territoire Pour lui, par exemple. Harsa est spécialement roi de Thanesar et non roi de l'Inde septentrionale C'est ainsi que de ce Çaçanka, qui était roi du Gauda (du Bengale), il fait un roi de Karnasuvarna, du nom sans doute de sa demeure heréditaire Ainsi pouvons-nous identifier le roi de Karnasuvarna (qui est une partie du Gauda) avec le 101 du Gauda Maintenant comment justifier le nom de Caçanka que donne Hiouen Tsang? Un commentateur du Harsacarita dit que le nom du roi du Gauda fut Nai endragupta (2) Un autre disait qu'il s'appelait Çaçanka, sans pouvoir en apporter de preuves. Ce n'est que grâce à la publication de la traduction du Harsacarita par Cowell et Thomas qu'on a pu résoudre les difficultes Sur ce point Bana, comme presque partout ailleurs, confirme Hiouen Tsang, seulement jusqu'alors on ne l'avait pas remarqué Dans la description du letour du prince Rājyavardhana apres la mort de son pere Prabhākaravardhana, il " Au firmament, la lune aux taches claires se levait brillante comme la bosse pointue du taureau apprivoisé de Çiva, quand il est tache de la boue répandue par ses grandes cornes » Ici le mot employé par Bāna pour designer la lune est « Çaçānka-mandalam, mot qui signifie en même temps « disque de la lune », et « territoire de Caçanka " MM Cowell et Thomas ont signalé, les premiers, cette allusion manifeste au roi Çaçanka Quant au nom de Narendragupta, il montrerait que le prince qu'il désignait appartenait aux Guptas du nord et qu'il avait aidé le roi Devagupta du Mālava à cause de sa parente avec lui (4)

Nous ne savons pas grand'chose des evénements qui suivirent immediatement la mort de Rājyavardhana Nos seuls renseignements nous sont fournis par le récit de Bāna Ayant appris de Kuntala les nouvelles qu'il avait rapportées, Harsa en fureur se determine à

<sup>(1)</sup> H T vol 1, p 112.

<sup>(2)</sup> E I vol 1, p 70

<sup>(3)</sup> H C p 199, et Cowell et Thomas, traduction du H C p x, et p 275

<sup>(4)</sup> Cf A S Reps vol 1x, p 157

marcher sans perdre un instant contre le perfide Çaçānka II se consulte avec le général en chef (senāpati), Simhanāda, un ami de son pere Le general lui conseille de frapper le Gauda avec celérité, afin d'en imposer aux autres vassaux et d'étoufier dans l'œuf la moindre tentative de revolte Harsa dicte alois à son ministre des affaires étrangeres (samdhivigiahādhikita), Avanti, une proclamation, où il fait vœu de délivrer la terre des Gaudas Un autre officier, Skandagupta (1), le chef des elephants, detourne Harsa d'une confiance excessive et dangereuse, en lui citant maints exemples de rois victimes Les preparatifs etant finis, l'expedition se met en marche ayant deux objectifs Le premier est la reduction de la ville de Kānyakubja, où est enfermee la princesse Rājyaçiā, et le deuxième est la punition du roi du Gauda Bāna nous donne un tableau si mouvemente et si pittoresque de la mise en marche, qu'il serait dommage de ne pas citer ici ce passage (2)

"A la fin de la troisième veille, quand tous les etres dormaient et que tout etait tranquille, le tambour de marche retentit avec un bourdonnement tel que le rugissement beant des elephants du ciel Puis, après un moment de silence, huit coups secs de tambour furent donnés de nouveau, distinctement, pour indiquei le nombre de lieues dans la marche du jour

Aussitôt roulaient les tambours, vibraient joyeusement les nāndīs (tambours qu'on frappe comme signe de bon augure), sonnaient les trompettes, bourdonnaient les Kāhalas, et retentissaient les cors, le bruit du camp augmentait peu à peu Les officiels allaient réveiller les courtisans. Les cieux étaient remplis d'un bruit de baguettes de tambour et de coups rapides de maillets (3). Des commandants assemblaient de nombreux inspecteurs de casernes. Des milliers de flambeaux allumés par les gens empiétaient sur les tenebres de la nuit avec leur eclat. Des couples d'amants s'eveillerent au bruit des pas des gardiennes. Perçants, les ordres des marechaux dissipaient le sommeil des cavaliers qui clignotaient des yeux. Des surveillants

<sup>(1)</sup> Skandagupta est sans doute le même personnage que celui que nomme Harsa dans l'inscription de Madhuban (E I vol 1, p 73), avec les titres de Mahāpramātāra Mahāsāmanta

<sup>(2)</sup> H C p 228

<sup>(3)</sup> Comparez Twining, " Travels in India ", pp 92 et 484, pour ce signal caractéristique de la levée d'un camp

d'éléphants eveillés quittaient les étables où ils avaient dormi Les chevaux qui venaient de dormir secouaient leurs crinieres Le camp bruyant résonnait du bruit des pioches qui déracinaient des attaches fixees au sol Tout le monde était couvert de pous-Cependant un babil continu se faisait entendre « Avance donc, mon fils "! " Cher seigneur, pourquoi traînez-vous "? " Voici un cheval qui galope » « Ami, tu clopines comme un estropié, et l'avantgarde nous talonne furieusement » " Pourquoi fais-tu courir le chameau? Tu ne vois donc pas, brute barbare que tu es, l'enfant qui se trouve là »? " Rāmila, mon cheri, fais attention! ne te perds pas dans la poussiere » " Tu ne vois pas que le sac de farine d'orge fuit? Pourquoi tant se presser ,? " Bœuf, tu quittes le chemin et vas courir parmi les chevaux " « Tu viens, poissarde " ! « Femelle d'éléphant, tu voudrais bien aller avec les mâles » "Oh! oh! le sac de pois est de travers et fuit, tu ne prends aucunement garde à mes cris n " Tu vas t'égarer et tomber dans un precipice, tiens-toi tranquille, brute entêtée " " Marchand de bouillie, ta cruche est cassée " ! " Traînard, tu pourras sucer la canne à sucre en route n! " Calme ton bœuf n. " Combien de temps, esclave, mettras-tu à cueillir des fruits de jujubier "? " Nous avons un long chemin à faire, pourquoi, ô Dronaka, traînes tu maintenant? cette grande expedition s'arrête pour un vaurien " "La route devant nous monte et descend, attention mon vieux, à ne pas casser le chaudron à sucre ». " La charge de grains est trop lourde, Gandaka, le bœuf ne pourra pas la porter " "Vite, esclave, avec un coutelas coupe une bouchee de fourrage dans ce champ de feves, qui saura dire le sort de sa moisson quand nous serons partis , ? " Eloigne tes bœufs, drôle, ce champ est gardé par des veilleurs »! "Le chariot est resté pris attelle un puissant et jeune bœuf au joug " " Fou, tu ecrases des femmes, tes yeux sont-ils creves "? « Sacre cornac, tu joues avec la trompe de mon eléphant " " Marche sur lui, brute sauvage " " Frere, tu trebuches dans la fange " « Ami des affliges, fais lever ce bœuf de la boue " « Par ici, gamin, on ne peut pas sortir du milieu de la troupe épaisse des éléphants " Par 101, des groupes de cornacs, de garçons, de coquins, d'âniers, de valets, de voleurs, de serviteurs, de fripons, et de palefreniers, qui s'etaient repus avec un repas acquis facilement de restes de grains abondants et vite broyes, exprimerent leur joie sur le campement en poussant de hardis et bruyants cris de triomphe.

Par l'i, de pauvres nobles, sans suite, étaient accablés de la fatigue et du triers de transporter leurs vivres, à l'iide de boufs defaillants que de malheureux chefs de maison de village leur avaient fournis et qu'ils navaient obtenus qu'avec difficulte. Ils devaient eux-memes serrer leurs objets personnels et murmuraient ainsi " Si cette expedition et ut sculement finie - « Qu'elle alle au fond de l'enfer -· Une fin a ce monde de soit - - Bonne chance a notre servitude -· Adien a ce camp, le sommet de tout designement - Par ici tonte la campagne et ut venue en liste, avidement, de toutes les directions, par curiosite, pour voir le roi, et des concessionnaires ents contant des villages cur la route et conduits par des anciens, des arrosoirs leves ell main, se porterent en avant, dangerensement pres et en foule avec des cadeaux de l'ut calle, de mélisse, de sucre candi de fleurs en corbeilles, ils demandment protection pour leurs recoltes, forment par peur des chambellans arrites et furious of mal rolli distance les faux pas et les chutes, ils garderent cepend and leurs your fixes our le roughly exposurent au grand jour des impost des incigni arcs de goncerneurs passes, lon aent des centaines de fonctionn ares interieurs, renduent compte d'antiques mefuts de fripons. Dautres, satisfaits des administrateurs actuels, erraient leurs cloges. « Le roi c'est l'incarnation meme de Dharma » ! D'autres encore, abattus a cause du pillage de leurs grains murs, et uent venus avec leurs femines pour pleurer leurs biens, et, en grand danger pour leur vie la douleur faisant fair la peui, ils commene nent a blamer leur souver un, crimt - Ou est le roi - " Quel droit n-tillictre rois- « Quel roi - !

Chemin fusint, un emissaire, nomme Hamswegi, envove par le roi de Pranvousi (Assim ou Kamarupi), arrive wee des cideaux mignifiques. Son matre, le roi Bhaskaraviaman, surnomme Kumara, vient de succeder à son pere, et à la nouvelle que Harsa part en guerre contre le roi du Gauda, son voisin, il s'empresse de rechercher son amitie Harsa, sent intile prix d'une telle illiance à ce moment surtout, accepte les offres de Bhaskaravarman. Tandis qu'il continue à marcher contre le Gauda, il est rejoint par Bhandin qui arrive avec l'armée y incue du roi du Malava, ses tresors et ses femmes (1). Bhandin s'est informe de la situation à Kanyakubja. après la mort

<sup>(1)</sup> H C p 254

de Rajyavardhana et la prise de Kanyakubja par un nommé Gupta, Rājyaçrī s'est echappée de prison et est entrée dans la forêt Vindhya. accompagnée de ses femmes (1) Là-dessus Harsa change d'objectif il laisse l'armée aux mains de Bhandin et lui abandonne la punition du Gauda, tandis que lui-même retourne en arrière pour retrouver sa sœur Nous savons qu'il fut assez heureux pour atteindre celle-ci, mais nous ignorons encore ce qu'il est advenu du Gauda aux prises avec Bhandin Le poème de Bana, en effet, s'airête à la reconnaissance émue du frere et de la sœur, et nous n'avons plus pour nous guider desormais que des autorités beaucoup moins détaillees Toutes nos sources se taisent sur ce qui arriva au roi Cacaiika (2) Nous ne savons même pas si le meurtrier fut puni Il paraît bien toutefois que Harsa ne prit pas sur lui une revanche complete Nous trouvons, en effet, des donations datées du regne de Caçanka, le Maharajadhiraja, et de l'année 619/20 A D (3) On est fondé à croire que ces inscriptions se rapportent au même Çaçanka, car à cette époque nous ne connaissons aucun autre roi du même nom Donc il régnait au moins treize ans apres l'avènement de Harsa Un moule qui se trouve à Rohtāsgadh (4) nomme également un certain Çaçanka, mais

Texte

<sup>(1)</sup> H C p 253

<sup>(2)</sup> Il y a un réservoir appelé de son nom a Bhāsu Bihār dans le district Bagrahā (Bogra) du Bengale, peut être le Po-shi-po de Hiouen Tsang (A S Reps vol xv, p 102) Il y a mention d'une ville Çaçānkapura, située sur la côte dans Somadeva, Kathā Sarit-Sāgara, livre 12, ch 101 Voyez V A Smith, J R A S 1893 "Observations on the Gupta coinage", pour des monnaies en or de Çaçānka avec l'image d'un bœuf et l'image de Laksmī sur le revers

<sup>(3)</sup> E I vol vi, p 143

<sup>(4)</sup> C I I vol 111, p 283 Cette inscription est taillée dans le rocher au foit de Rohtzsgadh ou Rohitzsgadh Le "Rhotasgurh " et "Rhotasgurh " des cartes, *Indian Atlas Sheet* N° 104 Lat 24° 37′ N, Long 83° 55′ E a vingt-quatre milles de Sahasrām Le "Sahsarām, Sahseram, et Sasseram " des cartes, ce nom est sans doute une corruption du sanskrit "Sahasrārāma " (Mille jardins) Dans le haut, il y a la figure d'un bœuf, regaldant vers la droite Cette matrice doit être un moule pour fabriquer des sceaux en cuivre pour attacher aux donations

<sup>1</sup> Crī-mahāsāmanta-

<sup>2</sup> Çaçānkadevasya Traduction

<sup>&</sup>quot; Do l'illustre Mahāsāmanta Çaçāṅka "

en lui donnant le titre de Mahāsāmanta. Le caractère de l'inscription semble indiquer la meme epoque et il semble bien ici encore qu'il s igit du meme personnage qui plus tard, comme nous verrons, fit de gi inds efforts pour ecraser le bouddhisme

Quel qu'ait etc le succès de l'armée de Harsa dans le Gauda, son illi unce avec le l'amarupa et la soumission totale du Malava ont considerablement affermi le jeune monarque Harsa commence dès m'untenant cette lutte cortinuelle contre ses voisins qui, après de dures années de guerre et d'efforts incessants, lui assure la domination de l'Inde septentrionale entière et lui permet de s'y établir en conquer int (1)

La situation a l'interieur n'etait pas moins satisfaisante des ses premières victoires, son pouvoir n'avait ete l'objet de nulle contestation. Il est curieux de lire dans Hiouen Tsang les propos que ten uent Bhandin et les autres grands ministres à l'occasion de l'avenement de Harsa. A ce moment meme, il est vrai, Hiouen Tsang était encore en Chine, et l'on ne peut garantii l'authenticite de ces conférences politiques, mais il sy trouve probablement autant de sincerite et de verite que d'ins les discours de Thucydide (2)

« Les habitants de l'any akubja avant perdu leur prince, le royaume fut en proie au desordre Alors un ministre nomme Bani, qui jouissait d'une autorité imposante, parla unsi a ses collègues "Le destin du rovaume va se decider aujourd'hui. Le fils aîne de notre premier roi est mort, le frere de ce prince est bienveillant et humain, et le ciel l'i done de picte filiale et de respect l'ar l'impulsion de son cour, il aimera ses paients et aura confiance dans ses sujets Je desirerais le voir heritier du trône Qu'en pensez-vous? Que chacun de vous dise son sentiment » Comme tous admiraient sa vertu, personne ne fut d'un avis différent. Alors les ministres et les magistrats l'exhorterent a monter sur le trône " Prince royal ". lui dirent-ils, " daignez nous ecouter Notre premier 101 avait accumule des merites et unasse des vertus, et il avait regne avec gloire Quand Riyavardhana lui eut succede, nous pensames qu'il irait jusqu'au terme de sa carriere Mais, pai l'incapacite de ses ministres, il est alle se jeter sous le fer de son ennemi, cela a ete, pour le royaume,

<sup>(1)</sup> H I vol n p 251.

<sup>(2)</sup> H T vol 11, p 248.

un immense déshonneur C'est nous qui sommes les coupables. L'opinion publique éclate dans les chants du peuple, et tout le monde se soumet sincèrement à votre vertu eclatante Régnez donc glorieusement sur ce pays Si vous pouvez venger les injures de votre famille, laver la honte du royaume et illustrer l'héritage de votre père, quel merite sera comparable au vôtre? Nous vous en supplions, ne repoussez pas nos vœux »

" De tout temps ", repondit le prince royal, " l'héritage d'un royaume a éte un lourd fardeau Avant de monter sur le trône, on doit mûrement réfléchir Pour moi, je n'ai en vérité qu'une vertu mediocre, mais aujourd'hui que mon père et mon frere ne sont plus, si je refuse l'heritage de la couronne, pourrai-je par là faire le bien du peuple? Il est juste que j'obéisse à l'opinion publique et que j'oublie ma faiblesse et mon incapacité Maintenant, sur les bords du Gange (1), il y a une statue d'Avalokiteçvara Bodhisattva, comme il opère beaucoup de miracles, je desire aller le prier » Il se rendit aussitôt auprès de la statue, s'abstint de manger et fit de ferventes prières Le Bodhisattva, touche de la sincerite de son cœur, lui apparut " Que demandez-vous avec de si en personne et l'interrogea ainsi vives instances »? " Je n'ai fait qu'amasser des malheurs », répondit le prince royal " J'ai peidu mon pere, qui était bon et affectueux, et mon frère aîné, modèle de douceur et d'humanité, a éte odieusement assassiné Leur mort a été pour moi un double châtiment Je vois moi-même que j'ai peu de vertu, cependant les habitants du royaume veulent m'elever aux honneurs et demandent que je succède au trône pour illustrer l'héritage de mon père Mais, comme mon esprit est obtus et dénue de connaissances, l'ose vous demander votre sainte opinion »

Le Bodhisattva lui dit "Dans votre vie antérieure, vous demeuriez dans cette forêt, vous etiez le bhiksu d'un ermitage, et vous vous acquittiez de vos devoirs avec un zele infatigable Par l'effet de cette conduite vertueuse, vous êtes devenu le fils de ce roi Le souverain du royaume de Karnasuvarna ayant detruit la loi du Buddha, il faut que vous succédiez à la couronne pour faire revivre la splendeur

<sup>(1)</sup> Ceci ferait entendre que Harşa demeurait à Kānyakubja comme Hiouen Tsang le suppose toujours. Au contraire, Harsa demeurait alors a Thanesar, sur la Sarasvatī, et non a Kānyakubja sur le Gange.

du royaume Si vous vous penetrez d'affection et de pitié, si votro ame compatit au malheur, avant peu vous regnerez sur les cinq Indes Si vous voulez prolonger la durée de votre dynastie, il faut que vous suiviez mes instructions. Par ma protection secrete, je vous procurerai un bonheur eclatant, et nul roi voisin ne pouria vous resister. Mais ne montez point sur le siege du hon (Simhāsana) et ne prenez point le titre de giand roi (Mihātāja). Apres avoir reçu ces instructions, il se retira. Il accept i alors l'heritage de la royaute, se designa lui-meme pur le nom de prince royal (Kumātarāja) et prit lo titre de (Tlūdītva.

Bāna confirme cette repugnance du jeune Harsa devant cette formidable succession "Il fut embrasse", dit-il (1), " pai la deesse de la Prosperite Royale, qui le prit dans ses bras et s'emparant de lui par toutes les marques royales qu'il portait sur tous ses membres, le força, si peu dispose qu'il fut, a monter sur le trône "Peut-etro fut-ce a cause de son vœu de ne pas accepter le pouvoir avant d'avoir tue le roi du Gauda, qu'il ne prit que le titre de Kumāraiāja, car co n'est qu' ipres la mort de (açānka qu'il prit le titre de Mahārāja, comme nous le trouvois sur ses inscriptions. Il est du reste a noter ici que le roi Bhāsk iravai man du kāmarūpa portait aussi le titre do Kumārarīja. Et ut-ce pour menager les susceptibilites des populations privées de leur Mahārāja que les conquerants prenaient ce titre insignifi int, nous ne saurions le dire

Fort de la lovaute et de l'amour de ses sujets, Haisa profita de ses premieres victoires pour arrondir ses domaines. Les moyens qu'il mit en œuvre dans cette intention sont precises par Hiouen Tsang (2) « Il rassemble toutes les troupes du royaume et fit exercer ses soldats. Il avait une armée de cinq mille elephants, la cavalerie comptait vingt mille chevaux, et l'infanterie cinquante mille hommes. Il marcha de l'ouest a l'est pour châtier les rois insoumis. Les élephants ne quitterent point leurs selles, ni les hommes leurs cuirasses. Enfin, au milieu de la sixieme année, il se rendit maître des cinq Indes. Après avoir agrandi son territoire, il augmenta encore son armée, le corps des éléphants fut porté à soixante mille, et celui de la cavalerie a cent mille. Au bout de tiente ans, les armés se reposerent,

<sup>(1)</sup> H C. p 78

<sup>(2)</sup> H. T. vol. 11, p 216.

et par sa sage administration, il répandit partout l'union et la paix Il s'appliqua à l'economie, cultiva la vertu, et pratiqua le bien au point d'oublier le sommeil et le manger »

C'est vois le Magadha que Harsa tourna ses premiers regards Les Guptas du Magadha, dont nous avons dejà eu l'occasion de parlei, avaient souvent marié leurs princesses avec les Vardhanas de Thanesar Aussi Harsa semble-t-il avoir entretenu des relations cordiales avec eux Mahasenagupta du Magadha était, avons-nous deja suppose, le frere de Mahāsenaguptādevī, la grand'mère de Haisa II etait donc par là le grand oncle de Harsa Son fils, Madhavagupta, etait de même le cousin de Harsa Même s'il n'y avait pas eu d'alliance formelle entre ces deux princes, il n'en existait pas moins entre eux des rapports fort intimes d'après ce qu'on pourrait presque déduire d'une inscription de Mādhavagupta qui nous reste et où il est dit (1) " Mes ennemis puissants ont eté tues par moi en bataille, il ne me reste plus rien à faire, - telle est la décision que le heros prit en son cœur, - et alors plein du desir de s'associer avec le glorieux Harsa-Ici les lettres ont disparu de l'inscription par l'effet du temps, et il est malheureusement impossible de preciser comment et de quelle façon Mādhavagupta du Magadha s'était associé avec Harsa

Comme il était ainsi fermement etabli dans le nord-est, Harsa se dirigea vers le nord-ouest pour protégei ses domaines heréditaires des invasions des tribus à demi barbares, qui de l'Asie centrale se pressaient vers l'Inde Parmi ces tribus, les Tukhāras étaient des plus redoutables pour le royaume de Thanesar, aussi Harsa se hâtatil d'aller les attaquer, s'il ne triompha pas d'eux, du moins leur fit-il rudement eprouver la vaillance de ses armes Cette expedition n'a pas encore éte signalee, mais nous croyons que Bāna y fait allusion quand, dans une description allégorique des exploits de son protecteur, il dit "L'empereur a pris tribut sur l'inaccessible pays de montagnes neigeuses des Tukhāras "(2) Buehlei a cru prouver que cette allusion se rapportait a une invasion du Népal par Harsa (3) Son hypothèse eut beaucoup de succes et fut acceptee comme un fait certain. Mais si on examine attentivement le texte même du

<sup>(1)</sup> C I I vol 111, p 206

<sup>(2)</sup> H C. p 101

<sup>(3)</sup> I A. vol x1x, p 40.

passage du Harsacarita, " atra parameçvarena tusāraçailabhuvo durgāyā gihītah karah " on voit qu'au lieu de " tusāra " on devrait prononcer " tukhāra " (1) Apres l'expedition contre les Tukhāras, Harṣa a dû en organiser encore une nouvelle contre le Sindhu, car Bāna nous dit de Harsa, " qu'en lui le meilleur des hommes est devenu glorieux en écrasant le roi du Sindhu " (2) De cette campagne nous ne savons malheureusement rien, sans doute Harsa ne faisait-il que marcher sur les traces glorieuses de son pere (3)

Ayant donc montre suffisamment la force de ses armes à toute l'Inde septentrionale et ayant probablement pris depuis quelque temps le titre d'Empereur " parameçvara paramabhattāraka mahārā-jādhirāja,, Harsa porta ses ambitions vers l'Inde meridionale (4) Avec une armee aussi puissamment organisee et entraînee que l'etait la sienne il se faisait fort de iencontrei aussi peu de iesistance sinon moins qu'il n'en avait epiouve dans ses luttes contre les peuples du nord Au sud-est d'abord, il infligea une defaite complete au roi

<sup>(1) &</sup>quot;S" et "Kh" se confondent dans les manusciits aussi bien que dans le sanskiit paile des pandits modernes Par exemple, au lieu de "likhitam", "écrit", on dit "lisitam". Nous proposons donc de lire ainsi le passage du Hai sacarita "atra parameçvarena tukhāracailabhuvo durgāyā grhītaḥ karaḥ "La traduction figurative veut dire "Çīva se maria avec Durgā, la fille d'Himālaya"

<sup>(2)</sup> H C p 100

<sup>(3)</sup> H C p 132

<sup>(4)</sup> Dans Vallabhadeva Subhāsītāvalī, N° 2515, éd Peterson, on trouve citée une stance du poete Mayūra qui est assez curieuse

Bhūpālāḥ çaçıbhāskarānvavabhuvaḥ ke nāma nāsādītā bhartāram punar ekam eva lir bhuvas tvām deva manyāmahe venāngam parimişya kuntalam athākṛsva vyudasvāyatam colam prāpva ca madhyadeçam adhunā kānevām karaḥ pātītaḥ.

<sup>&</sup>quot;Il y a beaucoup de souverains descendus de la famille de la Lune et du Soleil, mais nous crovons, ô roi, que toi seul es le maître de la terre Carprenant possession de son corps et caressant sa chevelure, tu as écarte et veste et l'avant prise par la taille tu lui as deja mis la main sur la ceintere.

<sup>(</sup>Ou bien) " Cai, étant fui ieux contre les Angas, tourmentant les Kringes tu as dispersé les Colas et prenant possession de Madhyadeça, tu as no emple la main sur Kāncī "

C'est un veis de sociéte fait avant une campagne, une - anticipat l'impligente » dévénements, car nous n'avons pas connaissance que l'arre sait interpretable conquête dans le sud de l'Inde

du Valabhi et le chassa de son royaume. Ce roi malheureux se refugia chez le roi Dadda IV du Broach qui sut le proteger et apaiser Harsa à un tel point que le vainqueur accorda la paix au vaincu, le rétablit genereusement dans son royaume du Valabhi et lui donna sa petite-fille en mariage Quel etait donc ce roi du Valabhi et par quels moyens le roi du Broach, ce souverain d'un si mediocre territoire, avait-il pu negocier aussi habilement et aussi victorieusement avec Harsa? Ni les inscriptions de Harsa, ni Bina ne racontent ce fait Ce n'est que par une inscription des rois du Broach que nous le connaissons "L'illustre Dadda sur qui comme la beaute d'un nuage blanc reposait sans cesse une couronne glorieuse, gagnee en protégeant le seigneur du Valabhī, qui avait ete battu par l'Empereur, (1) n De 610 a 641, nous avons les noms de l'illustre Harsadeva Kharagraha Ier, Dharasena III, Dhruvasena II et Dharasena IV. comme rois de Valabhī Iliouen Tsang, dans sa notice sur le Valabhi, ne nous fait point douter que ce ne fut Dhruvasena II, neveu du roi Ciladitya du Malava, qui fuyait devant l'armee de Harsa " Le roi (du Valabhī) est le gendre du fils de Çīlādītya (2) roi de Kanyakubja, son nom est Dhruvabhata Il est d'un caractere vif et emporte et d'une intelligence faible et bornee - (3) Ce roi fut sous la dependance absolue de Harsa, car Hiouen Tsang le nomme parmi les princes vassaux qui assistaient a la grande fete religieuse tenue par Harsa a Prayaga en 611 (4) Ce meme Dhruvasena accompagna le pèlerin chinois avec les autres rois lors de son départ pour la Chine Les notices de Hiouen Tsang mettent hors de doute et l'occupation par Dhruvasena II du trône de Valabhi a l'epoque de son passage dans ce pays, et le vasselage de ce 101, ainsi que son alliance matrimoniale avec Har-a Grâce i ces données supplementaires l'assertion de l'inscription de Nausāri, selon laquelle Dadda IV (Praçāntarāja II) protegea le roi de Valabhī contre Haisi, l'Empereur du Nord, devient tout a fait digne de foi Nous nous voyons donc en etat

<sup>(1)</sup> I A vol viii, p 70 Parameçvara (rî-Harsadevābliibhūta-Valabhîpatipati (ri) trānopajāta - bliramad-adabhra - cubhrāblira-viblirama-yaço-vitānaḥ-Crī-Daddas.

<sup>(2)</sup> Dans un autre passage (H. T. vol 1 p. 200) le pelerin chinois raconte que Dhruvabhața est le gendre de Cîlăditya et non de son fils

<sup>(3)</sup> H. T. vol iii, p 163.

<sup>(4)</sup> H. T. vol. 1, p. 254.

de trouver la date et les motifs de cette expedition au Valabhi. Entre l'innée 6334 (1) et l'année 640, date approximative de la visite de Hiouen Tsing in Valabhi, Husi i voulu etendre son intorite sur I Inde occidentale, et il a naturellement dirige ses attaques contre le Valabhī, l'Ltat à la fois le plus puissant et le plus grand du Goudjerat Cest alors qu'il but le roi Dhruvasena II, celui-ci piend la fuite et demande secours à Dadda IV dans le Broach. De cet asile il adresse sa sommission a Haisa qui le retablit sui son trone en vassal. La paix se trouve affermie, comme il arrive souvent, par le mariage de Dhruvasena II avec la petite-fille de Harsa Torsque Hiouen Tsang dit que le roi du Valabhi s'et ut adonne au bouddhisme " tout recemment - cette assertion montre peut-etre indirectement que la soumission et le mariage du roi n'auraient eu lieu que peu de temps avant sa visite (en 640). La conversion de Dhruvasena au bouddhisme se rapporte sans doute de tres pres a son mariage avec la petite-fille de Husi, qui, s'il n'était bouddhiste, n'en avait pas moins une predilection certaine pour cette confession. Il reste encore a savoir comment le roi du Broach en accueillant a sa cour Dhiuvasena avait pu resister i Harsa Cest que le Broach, peut-on supposer, s'appuyant sur Pulikeçin II, le Cīlukva, roi de Mahīrīstra et empereur du Sud Diddi IV, avec l'iide d'un tel surerain, et ut capible de tenir tete a Harsa et c'est, en effet, Pulikeçin II mainten int qui va etre le grand rival de Harsa et qui va contrebalancer son influence dans l'Inde La lutte allait desormais s'engager entre ces deux empereurs et la fortune devait enfin tourner contre Haisi

Pulikeçin II, fils de Kirtivaiman I<sup>rr</sup> de Vitipi, est le digne heritier de ces Cilukyas, qui dans un laps de temps tres limite avaient fait brillinte fortune. Avant l'ulikeçin II, les princes Cilukvas ne portaient que le titre de grand roi (mahārāja). Avec lui la dynastie devint bien plus puissante. Il succèda en 610 a son oncle Mangalīça, qui avait detenu la regence, pendant la minorite des enfants de Kīrtivarman I<sup>rr</sup>. A la moit de Mangalīça, les tribus du sud, que l'on crovait domptées, se revolteient, comme il est d'usage à la fin d'un regne.

<sup>(1)</sup> Date de la deuxième inscription de Kheda des rois du Broach, où il n'est point fait mention de la protection du roi du Valabhī, qui se retrouve sui toutes les inscriptions postérieures.

Un prince du nom d'Appāyika et un autre nommé Govinda attaqueient le nouveau roi des Cālukyas Appāyika qui avait des chevaux des mers du nord dans son armée s'enfuit, loisqu'il rencontra Pulikeçin, tandis que Govinda se soumettait à l'alliance du roi et par la obtenait honneul et recompenses (1) Aplès cette victoire Pulikeçin se tourne vers les Kadambas, attaque Banavāsī, leur capitale, et la prend Le plince de la famille Ganga qui regnait sur le pays de Ceia (2), (pres de la province moderne de Missour), et le chef de la race des Alupas (3) deviennent ses allies II envoie ses troupes contre les Mauryas du Konkan, qui sont réduits sans difficulte Avec une flotte de centaines de navires il assiege et prend Purī (4), la maîtresse de la mer de l'ouest Les rois du Lata, du Malava et du Guriara sont aussi subjugues et lui paient tribut (La dernière assertion de l'inscription est bien problematique) Et c'est juste au moment où Pulikeçin a groupe autoui de lui tout le sud en une masse homogene, qu'il se heurte à l'ambition de Harsa Les details de cette lutte manquent. Pulikeçin mettant en deroute les elephants de Haisa dispersa son armee jusqu'alors presque invincible (5) Après cette

<sup>(1)</sup> I. A vol viii, p 242

<sup>(2)</sup> I A vol 1, p 363, et I A vol VII, p 168

<sup>(3)</sup> Le nom de cette famille semble être consoivé dans la ville moderne d'Alupai sur la côte du Malabāi

<sup>(4)</sup> Cette ville est appelée " la Laksmī de l'océan de l'ouest " C'était peutêtre la capitale du 101 de Konkan

<sup>(5)</sup> Les allusions a la victoire de Pulikeçin II sui Hai şa sont bien fréquentes dans les inscriptions des rois qui viennent après eux. On trouvera ces passages, E I vol vi, p 6, I A vol iii, p 97, I A vol vi, pp 6, 78, 87, I A vol vii, pp 97, 163, 219, 245, 301, I A vol viii, pp 13, 27, 43, 244, I A vol ix, p 125, I A vol vi, pp 66, 68, 108, I A vol xix, pp 146 152, I A vol xx, p 94 Partout la même allusion et parfois le même jeu de mots, harsavicchedahetuh est l'épithete de Pulikeçin, I A vol viii, p 43, ailleuis E I vol vi, p 6, nous avons

aparımıta-vibhüti sphīta-sāmanta-sona makuta manı-mayükhākkrānta-pādāravindah |

yudhi patita gajendi ānīka-bībhatsa-bhūto-bhaya-vigalita-hai so yena chākāri Haisah ||

<sup>&</sup>quot; Hai sa dont les pieds de lotus fuient ornés des layons des joyaux des diadèmes de troupes de feudataires, florissant d'un pouvoir incommensurable, a cause de lui (c-a d' de Pulikeçin) sa joie (harsah) a disparu de frayeur, étant devenu dégoutant avec ses langs d'éléphants superbes tombés en bataille  $\pi$ 

victoire et entre les innées 609-12, il prit le titre d'empereur (parameix ira). Pour garder ses frontières, il entretenait, parait-il, un cordon de troupes et de postes armes sur les bords de la Narmadā. Dans la suite, il aurait aussi dompte les Kosalas, les Kalingas, les Pallayas, les Colas, les Pândyas, les Keralas, en un mot, le sud entier

Hiouen Ising nous fut un portrut interessint de Pulikeçin (1) e le roi est de la race des Ksatrivas, il a des gouts belliqueux et met in premier rang la glone des armes. C'est pourquoi, dans son roy nume, l'infinterie et la cavalerie sont equipees avec le plus grand som, et les lois et ordonnances militures sont connues de tous et severement observees. Toutes les fois que le roi envoie un general pour livier but ulle, quand il aurait etc y uncu et aurait perdu toute son armoe, il ne lui inflige aucune peine corporelle, mais il lui donne des vetements de temme ifin de le penetrer de honte. Aussi voit-on souvent des generaux qui se donnent la mort pour (chapper au deshonneur. En tout temps, il nourrit plusieurs milliers d'hommes braves et plusieurs centimes delephints suivages. Un peu avant le combit, on les enivre de vin jusqu'à ce que l'ivresse les aitrendus furieux, puis on donne le signal et on les luice contre les ennemis qui ne manquent jumus de se debinder et de fuir lier de ces auxili ures, il montre le plus gi ind mepris pour les peuples voisins, wee qui il est en guerre. Le foi Giliditya se vantait de sa science militure, de la valeur et de la renommee de ses generaux, et il march ut lui-meme a la tete de ses troupes, mais il ne put jamais le dompter m le tenn en respect -

Bien que Hiouen Tsang fut l'ami de Hurst, il ne montre pas moins impartialement la viaie puissuice de l'ulikeçin. l'ulikeçin ne se fiait pus pourtant a ses propies aimes. Il dem indit des alliances non pas à un etit indien, car les royaumes de l'Inde etaient ou pour lui ou pour Harst. C'est au-dela des frontières de l'Inde qu'il dut se trouver un point d'appur pour ebranler l'empire septentrional de Harsa.

Il y avait en ce moment deux grandes puissances en dehors de l'Inde avec lesquelles l'Inde et ut en const untes relations de commerce la Chine et la Perse Nous avons des temoignages du commerce qui s'établit de bonne heure entre la Chine et l'Inde, dans le Milindapañho ou « Dialogues du 101 Milinda (Menandie) » Ces dialogues furent

<sup>(1)</sup> H T vol 1, p 202

traduits en chinois selon Bunjio Nanjio déjà entre 317 et 420 (1) De tout temps on put voyager entre l'Inde et la Chine, aussi voit-on souvent mentionnés dans les livres de l'Inde des produits originaires de Chine

Harsa tenait ses chevaux de race de la Perse (2) et ses cuirasses de la Chine (3) Bāna (4) dit « Le pays des Turuskas n'est qu'a une coudee pour les hommes braves, la Perse n'est qu'a une lieue »

Tāranātha (5), l'historien tibétain, raconte que « Dans le temps, le roi de Perse envoya des chevaux et des joyaux comme cadeaux au roi de Madhyadeça, celui-ci lui envoya à son tour des elephants et des soieries » Ce qui piouve, mis à part quelques details plus ou moins exacts, que l'Inde n'etait pas mûi ee du côte de la Perse, même à cette époque assez eloignee dont parle Tāranātha

Au temps d'I-tsing (6) (671), il y avait une navigation constante entre la Perse, l'Inde et la Chine Un siecle plus tôt (7), nous avons l'histoire d'un roi de l'Inde, Devsaram (Devaçarman) qui envoya une ambassade avec des cadeaux magnifiques et un jeu d'echecs au roi Khusro-i-Noshervan de la Perse (Khusru I<sup>or</sup>) avec ce message « Comme vous pensez que vous êtes le roi de tous les autres rois, et que vous avez le titre d'empereur sur nous, ainsi les savants de votre cour doivent surpasser les savants de la nôtre »

Ainsi il n'y a pas à s'etonner qu'en 626 Pulikeçin II ait envoye une ambassade à Khusiu II, 101 de Perse Ce fait est preserve de l'oubli pai l'historien arabe Tabari (8) " Dans la trente-sixieme annee de notre regne (c'est à-dire de Khusru II = 626) Purumeça (Parameçvara), roi de l'Inde, nous envoya des ambassadeurs avec une lettre, dans laquelle il nous parla de diveises choses et nous envoya ainsi qu'à tous nos fils des cadeaux, et il nous écrivit à chacun de nous une lettre A toi il donna un elephant, un sabre, un faucon blanc, et

<sup>(1)</sup> S. B E vols. xxxv et xxxvı Les références à la Chine se trouvent, vol. xxxv, p 182, vol. xxxvı, pp 211, 269

<sup>(2)</sup> H C p. 69

<sup>(3)</sup> H. C p 231.

<sup>(4)</sup> H C p 239.

<sup>(5)</sup> Tāranātha, tr par A Schiefner, p 94.

<sup>(6)</sup> I-tsing, p xxviii

<sup>(7)</sup> Mādigānechati ang, p 1, traduction du pehlvi par P. D. B. Sanjana.

<sup>(8)</sup> Noeldeke, Geschichte der Perser und Araber des Tabari, p 371.

une étoffe de brocart tissee en or Comme nous regardions vos cadeaux et vos lettres, nous trouvâmes qu'il avait mis sur ta lettre " Garde le contenu secret ", en langue indienne Alois nous gardâmes cette lettre, appelâmes un ecrivain indien pour l'ouvrir et la lire " (1)

Noeldeke a voulu von en "Purumeça ", la transcription arabe ou pehlevie de Pulikeçin II est bien plus probable que c'est la transcription de Parameçvara (Empereur), le titre de Pulikeçin Car il ne faut pas oublier que les princes hindous se faisaient appeler moins par leurs noms propres que par leurs epithetes (birudas) C'est pourquoi les historiens etrangers nomment souvent les rois de l'Inde du nom de "deva "(Majeste)

Quelque objection que nous fassions a la transcription de « Purumeça » en Pulikeçin, nous pouvons tout de même indentifier le « Parameçvara » de Tabari avec Pulikeçin Car il n'y avait à ce moment dans l'Inde que deux Parameçvaras, Harsa et Pulikeçin il faut donc que ce soit l'un des deux qui ait envoye cette ambassade a Khusru La preuve que ce fut Pulikeçin, et non Haisa, est donnee par une decouverte ingenieuse de M Ferguson (2)

Une des caves d'Ajanta, dans le territoire de Pulikeçin, a laquelle on assigne la date de 610 640, represente un roi de Perse qui est sans doute Khusru II buvant avec la belle Shirin qu'a celébree Firdusi dans le Shah-nameh une autre peinture représente un roi indien sur son trône recevant des messagers persans porteurs d'une lettre, et à qui on donne des cadeaux Il n'y a aucun doute que ce ne soit Pulikeçin II qui soit represente ainsi, si on en croit Tabari Le tableau donne une idee complete d'une cour indienne, le roi est au centre de sept femmes qui s'ebattent à divers jeux, de chambellans et de divers officiers dont l'un est à coup sûi le maître de céremonies Ainsi n'avons-nous pas seulement le portrait de Pulikeçin et la certitude que ce fut lui le Parameçvara qui etait en relations avec Khusru, mais encore nous avons les portraits de Khusru et de la belle Shirin

C'etait avec l'aide de la Peise que Pulikeçin, Parameçvara du sud,

<sup>(1)</sup> Il v avait écrit dans la lettre "Sois joyeux, car dans le jour Dai ba Ādhai du mois Ādhai de la trente huitième année du regne de Khusru, tu sei as couronné et roi de tout son royaume ».

<sup>(2)</sup> J R A S 1870 p 154

comptait pouvoir ébranler la puissance de Harsa Seulement la Perse n'était point à ce moment dans une position bien favorable Les Sassanides, harassés par les Arabes et les Hūnas au dehors, par les rebelles au-dedans, avaient autre chose à faire que d'épouser la querelle d'un empereur indien, et Khusru se contenta de donner de belles promesses qui ne devaient rien lui coûter

Harsa avait lui aussi sollicite des alliances en dehors du monde hindou C'est en Chine qu'il voulait trouver un contre-poids pour rivaliser avec Pulikeçin Hiouen Tsang lui avait vanté sans doute trop de fois la grandeur de sa patrie et la puissance de ses maîtres pour que Harsa pût résister au legitime désir d'en tirer utilite Des 641, il envoie en Chine une premiere mission dont Ma-Twan-Lin nous a conservé la memoire (1) " Dans la quinzieme année de la période Tching-Kwan (en 641) il (Cīlāditya) se donna le titre de roi de Magadha et envoya un ambassadeur pour présenter une lettre à l'Empereur Ce monarque ordonna à Liang-hoai-King, du titre de Yun-Ki-wei, de se rendre auprès de lui, muni d'une patente impériale, et de l'inviter à la soumission Çīlāditya fut rempli d'etonnement " Depuis l'antiquite », demanda-t-il à ses officiers, c est-il jamais venu ıcı un ambassadeui de la Chine? " — " Jamais ", repondirent-ils tous ensemble Le roi sortit alors, salua en flechissant les genoux, reçut ainsi le decret imperial et le plaça sur sa tête (en signe de respect) n

Si Harsa marquait tant de deference envers un pouvoir si lointain, c'est qu'à certains troubles, à certaines agitations qu'il remarquait autour de lui, il eprouvait des motifs d'apprehension ou d'inquietude A la même epoque, selon Hiouen Tsang, il revenait justement de châtier un vassal rebelle, le prince de Kong-yu-tho, que Julien voudrait identifier avec Kongyoda (°) et qu'on croit etre situe sur la côte du Malabār (2) Et dans le temps meme que Hiouen Tsang residait à l'universite de Nālandā, il eut, dit-il, un songe qu il rapporte complaisamment, et qui a peut-être une signification symbolique (3)

Lorsqu'il eut termine cette etude, il fut transporté en songe dans

<sup>(1)</sup> Ma-Twan-Lin Livre 338, fol 14, traduit par Julien J A 4me série, vol x, pp 81 ss

<sup>(2)</sup> H T vol 1 p 236 Houen Tsang en donne une description ou il le décrit comme étant a quinze cents li de Kalinga.

<sup>(3)</sup> H T vol 1 p 214

le couvent de Nālandā Les cellules étaient vides et désertes, et les cours, sales et infectes, étaient remplies de buffles qu'on y avait attaches, on n'y voyait plus ni religieux ni novices. Le maître de la loi, étant entré par la porte occidentale de l'enceinte qu'avait fait construire le roi Bālāditya, vit, au quatiieme etage d'une tour un homme de couleur d'or, et dont le visage giave et sevère repandait une lumière eclatante Transporté d'une joie interieure, il voulut monter, mais, ne trouvant aucune voie pour s'elevei jusque là, il pria ce saint personnage de daigner s'abaisser et de l'amener jusqu'à lui Celui-ci lui dit " Je suis le Bodhisattva Mañjuçrī, vos pechés passes ne vous permettent pas encore de venir " Alois, etendant la main et lui indiquant un point au-delà du couvent "Regardez cela ", lui dit-il Le maître de la loi, suivant la direction de son doigt, regarda dans le lointain, au-delà du couvent Il vit un vaste incendie qui dévorait les villages et les villes, et les eut bientôt reduits en cendres " Bientôt ", lui dit le personnage de couleur d'or, " vous reviendrez dans cet endroit Dans dix ans d'ici, le roi Çīlāditya doit mourir L'Inde entiere sera en proie à des troubles affreux et des hommes perveis se feront une gueire acharnée Souvenez-vous bien de mes paroles »

Pendant le sejour même de Hiouen Tsang aupres de Harsa, un complot eclata contre la vie du roi C'etaient, au dire du pèlerin chinois, les brahmanes qui en avaient eté les instigateurs par jalousie des faveurs que le roi accordait trop liberalement aux bouddhistes (1) "En achevant ces mots, il (Harsa) suivit les iois et monta, du côte de l'est, au haut du grand Stūpa Arrive sur le sommet, il promena pai tout ses regards, puis il descendit les degres Mais tout à coup un homme étrange courut à sa rencontre, un poignard à la main Le roi, vivement presse, fit quelques pas en arriere et remonta l'escalier, puis se baissant, il saisit cet homme pour le livrer aux magistiats

En ce moment, les magistrats, remplis de crainte et de trouble, ne surent pas accourir à son secours Tous les rois demanderent qu'on exterminât cet homme Mais le roi Çīlāditya, sans laisser percer dans ses traits la moindre colere, defendit qu'on le mît à mort Le roi lui-même l'interrogea en ces teimes "Quel mal vous ai-je fait, pour que vous ayez commis un tel attentat "?

<sup>(1)</sup> H T vol 1, pp 261-2

"Giand roi ", repondit-il, " votre bienfaisance est exempte de partialite, et les hommes du dedans et du dehors vous doivent leur bonheur, mais moi, stupide que je suis, et incapable de former de nobles projets, je me suis laisse entraîner pai un mot des brahmanes Tout à coup, je suis devenu un assassin, et je me suis charge d'immoler Votre Majeste "

Le roi lui dit " Pourquoi les Biahmanes ont-ils foime ce coupable dessein?"

"Sire ", répondit-il, " apies avoir reuni les princes de tous les royaumes, vous avez vide votie tresor et vos magasins pour honorer les gramanas et faire fondre une statue du Buddha, mais les brahmanes, que vous avez fait venir de loin, n'ont reçu de Votre Majesté aucune marque d'attention. Ils en ont ressenti une honte profonde, et ont chargé l'insensé qui vous parle de commettre cet infame attentat "Là-dessus le roi interiogea severement les herétiques et leurs partisans. Il y avait cinq cents brahmanes, tous doues de talents supérieurs, qui s'etaient rendus à l'appel du roi. Jaloux des gramanas, que le roi avait combles d'hommages, ils avaient lance une fleche incendiaire qui avait mis le feu a la tour precieuse. Ils esperaient que, par suite des efforts qu'on ferait pour eteindre le feu, la foule se disperserait en désordre, et ils voulaient profiter de ce moment pour tuer le roi."

Ainsi l'utilite d'une alliance avec la Chine devenait pour Harga de plus en plus indiscutable. Le retentissement que ses victoires pouvaient avoir à l'extérieur ne rendait que plus douloureux à la caste jalouse des brahmanes le haut patronage qu'il mesurait si peu aux bouddhistes, et l'affinité religieuse qu'il se sentait en commun avec ce pays ne pouvait que le déterminer puissamment à rechercher l'appui ou l'amitie de ces princes dont les sujets l'edifiaient par leurs dévots pèlerinages

Des difficultés non moins redoutables, quoique d'un autre ordre, surgissaient aussi à la même époque chez le glorieux fival de Harsa, Pulikeçin II Les Pallavas, dont la capitale etait Kāūcī (Conjevaram, près Madras), les ennemis hereditaires des Cālukyas, relevaient la tête et, aidés du prince singhalais Mānavarman, triomphaient de l'empereur lui-même Le Pallava Narasimhavai man I<sup>cr</sup> se fait gloire d'avoir en 642 detruit Vātāpī, la capitale des Cālukyas et d'avoir

en maintes batailles defait Pulikeçin (1) Peu apres Pulikeçin II mourait et avait comme successeur son fils favori (priyatanaya) Vikramādītva  $\mathbf{I}^{cr}$ 

Dejà a la fin de l'annee 643 arrivait dans le Magadha une nouvelle ambassade chinoise dont les chefs etaient Li-y-piao et Wang hiuants'e, ils reconduisaient dans l'Inde un brahmane qui avait probablement ete envoye aupres de l'empereur de Chine à la suite des entretiens de Harsa avec Hiouen Tsang Le récit chinois en est perdu, et c'est seulement grâce à Ma-Twan-Lin que nous en possedons la relation qui suit « Des que l'envoye chinois fut de retour, il entra immediatement dans le palais. Un nouveau decret chargea Li-yi-piao d'aller porter au 101 de Magadha la reponse de l'empereur

" Les grands officiers allerent au-devant de lui, en dehors de la ville, avec les habitants de la capitale et des villes voisines, qui affluaient pour le voir et brûlaient des parfums sur son passage Çīlāditya vint lui-meme, a la tete de ses ministres, et reçut le décret imperial, le visage tourne vers l'orient. Il offrit de nouveau de l'ho-tsi (du mica laminaire), du parfum appele yo-kin et un arbre appele bodhidruma (l'arbre de l'intelligence, ficus religiosa) (2) n

A peine Wang hiuan-ts'e etait-il revenu en Chine qu'il fut chargé d'une nouvelle mission motivee par les nouvelles que Hiouen Tsang revenu en 645 avait rapportees En 646 Wang hiuan-ts'e se mit en ioute pour l'Inde accompagne de Tsian-Cheu-jen comme second officier Ce devait etre la derniere mission envoyee vers Harsa

Les relations de Harsa avec le Cachemire et le Népal sont restees dans l'obscurite. D'après Hiouen Tsang, Harsa fit une invasion dans le Cachemire pour s'emparer d'une dent du Buddha (3)

<sup>(1)</sup> Mahāramça chap 47 (Wijesimha, pp 41 ss) Mānavarman, prince singhal us, vecut a la cour de Narasimhavarman et l'aida à battre son ennemi le roi Valabhi (c est a dire Pulike in II) Pour le recompenser de son secours, Narasimhavarman aida pir deux fois Mīnavarman a envahir l'ile de Ceylan, la deuxième fois seulement Mānavarman fut victorieux et il put dès lors règner sur cette ile Mais selon les dates du Mahāramça, Mānavarman ne vint regner a Ceylan qu'en 691. La date du Mahāramça est elle erronée, ou "le Vilabha sen question etait-il un autre que Pulikeçin II? Mais comme les dates du Mahāramça ne sont pas rigoureuses a cinquante ou soixante ans pres, il est presque certain que le "Valabha set "Pulikeçin II sont identiques"

<sup>(2)</sup> Ma-Γwan-Lin livie 338, fol 14, traduit pai Julien J A 4mc série, vol x, p 81

<sup>(3)</sup> H T vol 1 p 251

Hiouen Tsang nous donne quelques détails interessants sur le Nepal dans ses recits de voyage (1)

"Le roi est de la caste des Ksattrijas et appartient a la race des Licchavis Ses sentiments sont purs et sa science eminente Il a une foi sincere dans la loi du Buddha Dans ces derniers temps, il y avait un roi appele Amçuvarman, qui se distinguait par la solidité de son savoir et la sagacité de son esprit Il avait composé lui-meme un traité sur la connaissance des sons (Çabdavidyāçāstia), il estimait la science et respectait la vertu Sa réputation etait repandue en tous lieux n

Les dernières années du regne de Harsa sont fort ténébreuses Elles ont dû être mouvementees et troublees Avant l'arrivée de Wang hiuan-ts'e dans l'Inde (2), des troubles avaient éclate, et le roi Harsa était mort Les circonstances de cette mort ne sont pas claires, peut-être succomba-t-il sous la main d'un assassin Le royaume fut en proie à l'anarchie et un ministre de Harsa nomme Na-fou-ti O-lo-na-choen (le senapati Arjuna (?) ou peut-être Arunaçva (?)) se saisit du trône A l'approche de l'ambassade chinoise l'usurpateur mit des troupes en campagne pour repousser Wang hiuan-ts e La mission n'avait pour escorte que trente cavaliers, elle ne put triompher Elle livra bataille, mais la partie n'était pas egale, les fleches une fois epuisées, tous furent faits prisonniers, et les Indiens pillerent les objets offerts en tribut par les royaumes Wang hiuants'e s'échappa seul à la faveur de la nuit, il courut a la frontiere occidentale, au T'oufan (au Tibet), et il appela aux armes les pays voisins Le T'oufan (sous Srong-btsan-sgam-po) fournit douze cents soldats d'elite, le Nepal (sous Amçuvaiman) lui amena sept mille cavaliers pour lui servir d'escorte Wang hiuan-ts'e, avec son second, Cheu-jen, se mit à la tête des soldats des deux royaumes et s'avança jusqu'à la ville de Cha-puo ho-lo (la capitale de l'Inde centrale) apres tiois jours de siège il la prit Les pertes furent considerables, trois mille têtes furent coupees, dix mille personnes moururent dans des novades O-lo-na-choen, abandonnant le royaume, s'enfuit, rassembla ses troupes dispersees et revint offrir bataille Cheu-ien

<sup>(1)</sup> H T vol 1, p 407

<sup>(2)</sup> S Levi J A 1900, Les missions de Wang hiuan-ts'e en Inde

le fit prisonnier, decapita mille personnes à la fois Ceux qui avaient la garde des femmes du roi, barrerent le passage du fleuve K'ien-t'o-wei (1) Cheu-jen les attaqua, il v eut une grande melee. Il s'empara des femmes et des fils du ioi, une smala de douze mille personnes avec toutes sortes d'immaux domestiques au nombre de trente mille. Alois l'Inde trembla, il reçut la soumission de cinq cent quatie-vingts villes muiees. Le roi de l'Inde orientale, Çiī Kumāra, envova comme cade in trente mille pieces de betail, boufs et chevaux, pour approvisionner l'aimee, et aussi des arcs, des sabres et des franges. Le rovaume de Kāmarūpa offrit des curiosites pour l'empereur, une carte du pass, et demanda en don une image de Lao-tzeu. Hiuan-ts'e emmena avec lui O-lo-na-choen et l'offrit humblement à l'empereur il était de retour a la capitale en 648. La victoire fut proclamee officiellement et Hiuan-ts'e fut promu a un rang superieur.

Voilà tout ce qu'on sait des evenements qui entourent la fin de Harsa Qu'il mourut sans pouvoir laisser son royaume a son fils, ce fait nous est prouve pir les recits chinois et pai l'historien tibetain Tir mitha qui dit " Les rois (ri Harsa, Cili, Bharsa, etc se tiennent seuls d'ins l'histoire (2) m, c'est-a-dire qu'ils n'eurent point pour successeurs leurs enfants. Le lourd fardeau de l'empire que Harsa avait su s'imposer et qu'il avait supporte pendant plus de quarante ans, ne devait plus revenir sur les epiules d'un seul homme L'empire septentrional de Harsa se demolit avec rapidite et se décomposa en rovaumes frigmentines pareils a coux que Harsa avait jadis conquis et groupes autour de lui. La mort, de Haisa laisse leur libre essor a une soule de petites dynasties locales et l'histoire de l'Inde n'offre plus d'intéret jusqu'a l'apparition des Musulmans Au Magadha le Gupta Idityasena, fils de Madhavagupta, monta sur le trône, et le Valabhī recouvra son independance sous Dharasena IV Le moment approchait ou l'Inde allait de nouveau tomber sous les coups d'un adversaire etrangei a l'Inde Les Hūnas barbaies faisaient place à un ennemi plus teirible, aux Arabes qui venaient d'allumer à l'autel de Mahomet la torche du fanatisme militaire Le demi-siecle pendant lequel Harsa a occupe la scene historique avait eté un moment unique

<sup>(1)</sup> M L D Barnett suppose que K ien t'o wei = Gandhava $\bar{i}$  = Gandhava $\bar{t}$ 

<sup>(2)</sup> Tāranātha, tr par A Schiefner, p 2.

d'organisation et de creation de grands empires Tandis que dans l'Inde même Harsa était le dernier empereur hindou de l'Hindoustan, tout autoui de la péninsule se creaient de nouvelles puissances C'est alors que Mahomet paraît, que la Chine et que le Tibet s'organisent A peine Harsa est-il mort que les piemieres razzias arabes chevauchent à travers le Pendjab A Kānyakubja, il est vrai qu'il se constituera un empire assez puissant, mais ce ne sera que bien plus tard à la fin du xiiº siecle, et la suprématie en sera tres contestee

En somme, depuis Haisa jusqu'au temps de la domination anglaise, il n'est pas possible de trouver dans l'Inde un empire qui englobe autant de pays que celui qu'il avait pu constitue. Apres lui personne ne saura plus de longtemps grouper sous une meme loi, sous un meme nom, tant de principautes remuantes et jalouses. Mais quel triomphe éphemere! Cet empire colossal ne dure que l'existence d'un homme et ne lui sui vit pas d'un joui, des que s'est brise le lien qui noue ce faisceau de vassalites et d'alliances, chaque élement se dissocie et revient à sa destinee primitive eclatant témoignage que ce n'est pas un homme seul, quel que soit son genie, quelle que soit sa fortune, qui peut faire de l'Inde un tout politique, coherent et conscient de sa tâche la vie politique de l'Inde n'aura pu dans l'histoire naître et croître que sous la pression opiniâtre et méthodique d'un autre peuple

L'empire de Harsa s'est éleve, s'est developpe et s'est écroule trop vite et trop brusquement pour qu'il nous soit resté de lui au moins une constitution politique nettement et précisement delimitee Malgre les importantes observations de Hiouen Tsang, toute cette organisation nous paraît un peu flottante Harsa fut sans doute remarquable par sa bienveillance pour ses administres, par la protection éclairee qu'il prodigua aux lettres, par la clemence de sa justice, mais il ne semble pas qu'il ait su reunir solidement les divers élements qui constituaient son empire, il semble qu'il ait favorisé un etat de choses où les liens de chacun envers la communauté etaient fort relâches, où le sens de la responsabilite et de la solidarite etait nul, politique peut-être fort avantageuse pour les hommes d'un jour qui peuvent en jouir, mais en tout cas désastreuse pour les dynasties qui la pratiquent Aurait-il même tente de suivre une autre ligne de conduite que le résultat eût peut-être éte le même que peut une institution poli-

venaient et dont les pas étaient suivis par des milliers de suppliants "Mon cher, est-ce que ce sera pour aujourd'hui "? "Le grand seigneur daignera-t-il donner audience dans la salle apres dîner "? "Ou viendra-t-il dans la cour exterieure ", et c'est ainsi qu'ils passaient la journée dans l'espoir d'une audience

Il y avait aussi d'autres rois qui desiraient sa gloire, des gens originaires de divers pays, qui attendaient le temps où il serait visible. Il y avait aussi assis tous seuls des Jainas, des Ārhatas, des Pāçupatas, des etudiants brahmanes, des gens venus de tous pays, des sauvages de toutes les forets qui frangent les bords de la mer, des ambassadeurs de tous les pays étrangers » (1)

"Suivant le chemin indique par le portier (2), il passa à travers trois cours remplies de rois vassaux, et dans la quatrieme il vit le roi Harsa, assis devant un pavillon où il donnait audience apies le dîner, il etait entoure de loin par ses serviteurs en ligne, tous hauts de six pieds, beaux comme les fleurs Karnikāra, en armes et descendus de vieilles familles, comme d'autant de piliers dores, ses favoris étaient pres de lui Il etait assis sur un trône de pierre » (3) Et ce trône de pierre est pour Bāna un nouveau theme de description ou nous le laisserons s'escrimer de son mieux avec les regles de la technique littéraire

Le premier rang apres l'empereur appartenait dans la maison imperiale a la Mahādevī Celle-ci par sa position meme avait la prerogative dans tout le palais. Pour avoir une idee exacte du rôle de la Mahādevī, nous pouvons nous reporter directement aux paroles de la Mahādevī de Prabhākaravardhana. Bien que par l'intermediaire de Bāna elles aient pu s'enjoliver quelque peu, nous y trouverons assez justement quelle opinion se faisait d'elle-même cette princesse. Yaçomatī (4), la mere (5) de Har-a, avant de se jeter dans le feu,

<sup>(1)</sup> H C p 67

<sup>(2)</sup> H C p 77

<sup>(3)</sup> Hiouen Tsang, qui a eté aussi émerveillé par le trone de Harsa, nous dit a ce sujet « Le trone du roi est remarquable par son élévation et sa largeur, et est tout parsemé de perles. On l'appelle le Siege du lion (Simhīsana) Il est couvert d'une pièce de coton extrêmement fin, il a pour marchepied un riche escabeau » (H. T. vol. 11. p. 67)

<sup>(4)</sup> H C p 186

<sup>(5)</sup> Nous avons un récit de ses vertus, H C p 134

adresse le derniei adieu a son fils Avec des paroles pleines d'une noble fierté, elle lui dit l'impossibilite de vivie sans son maii, le 101 Prabhākaravardhana

"Je suis la fille d'une noble maison, nee d'ancêtres sans tache, la vertu est ma dot As-tu oublie que c'est moi qui suis l'epouse, la lionne d'un grand heros, qui, comme le lion, faisait ses delices de cent batailles? Fille, épouse, meie de héros, de quelle autre façon pourrais-je agir, moi, dont le prix etait la biavoure? Cette main a ete serree par un héros, ton peie, chef parmi les princes, pair de Bharata, de Bhagīratha et de Nābhāga Sur cette tête les epouses soumises de vassaux sans nombre ont verse de leurs aiguières d'or l'eau du sacre Ce fiont, qui a merite l'honneur du bandeau de Mahādevī, a joui d'une chose presque inaccessible au desir même J'ai depense ma provision de bonnes œuvres, qu'ai-je de plus à attendre? Je voudrais mourir avant de devenir veuve "

Nous n'avons point de documents sur la personne de la Mahādevī de Harsa Nous ignorons meme son nom Mais nous savons qu'elle a existe iéellement par une allusion contenue dans le *Harsacarita* Lorsque Rājyavardhana s'en va combattre contre le roi du Mālava, il refuse de prendre avec lui le jeune prince, son frère Harsa lui dit alois (1) "Si vous voulez que je protege ma femme, alors la gloire (Çrī) demeure pres de votre sabre "

Nous ne savons pas grand chose non plus des enfants de Harsa Son fils Kumāra (title donne au successeur au trône, comme celui de "Dauphin"), nous est connu par un jeu de mots de Bāna (2) De plus nous savons que Kumāra avait une fille mariee au roi Dhruvasena II du Valabhī (3) Kumāra n'eut pas la bonne chance de succeder a son pere Mourut-il avant son pere, c'est-à-dire avant 648, ou tomba-t-il peut-être sous le poignard des assassins pendant les troubles qui suivirent la mort de Harsa en 648, nous l'ignorons completement Tāranātha nous a dejà confirmé que Harşa n'eut pas son fils comme successeur (4)

Pour ce qui est de l'administration de Harsa et de ses relations

<sup>(1)</sup> H C p 206.

<sup>(2)</sup> H C p 105

<sup>(3)</sup> H T vol. 111, p 163

<sup>(4)</sup> Tāranātha, tr par A. Schiefner, p 2.

avec ses vassaux, les indications des inscriptions à ce sujet sont si sommaires que nous ne pouvons guère les utiliser. Il nous faut encore avoir recours à Hiouen. Tsang, qui n'a pas manque d'etre frappe de l'activité personnelle du monarque tant dans l'administration politique que dans la conduite des affaires religieuses. Comme tous les grands princes, il était infatigable, partageant toutes ses journées entre les affaires spirituelles et temporelles.

"Il divisait chaque jour en trois parties Dans la première, il s'occupait des affaires publiques et du gouvernement, dans la seconde, il s'appliquait a des actes méritoires et cultivait le bien avec un zele infatigable, le jour entier ne lui suffisait pas (1) "

Il n'abandonnait pas le sort de ses sujets aux soins de ses gouverneurs, il ne les liviait pas à la discrétion de ses propies commis, mais il aimait au contraire a faire des tournees, des inspections personnelles et à promener partout l'œil du maître a qui rien n'echappe

" Souvent, il visitait lui-meme ses domaines et observait les mœurs des habitants. Il n'avait nulle part une résidence fixe, partout où il s'ariêtait, il faisait construire une cabane et y demeurait. Mais dans les trois mois de la saison des pluies, il suspendait ses excursions (2) "

Non content de punir les mefaits de ceux qui abusaient de leur autorite, il aimait encore à récompenser les hommes justes et probes Il allait même jusqu'à leur faire l'extrême honneur de les inviter à prendre place sur son propre trône, le « trône du lion »

"Lorsque les petits rois des royaumes voisins, leurs ministres et leurs grands officiers pratiquaient le bien sans relâche et cherchaient la vertu avec un zèle infatigable, il les conduisait par la main, les faisait asseoir sur son trône et les appelait ses bons amis Quant à ceux qui tenaient une conduite differente, il dedaignait de leur parler en face (3) n

Ainsi ne point se déterminer par des ouï-dire et se rendre compte de tout par soi-même paraît avoir eté un de ses principes de conduite, même lorsque d'autres affaires le retenaient ailleurs, il n'oubliait

<sup>(1)</sup> H. T vol 11, p 254

<sup>(2)</sup> H T vol 11, p 253

<sup>(3)</sup> H. T vol 11, p 253

pamais l'interet de ses sujets et avait recours à des intermédiaires qui le renseignaient au jour le jour « S'il avait besoin de consulter quelqu'un sur une affaire, il se mettait en rapport avec lui pai un echange continuel de courriers (1) ». C'est, semble-t-il, un fait constant que Harsa se soit maintenu en rapports reguliers avec ses administres pai des services de courriers. Un passage de Hiouen Tsang qui relate les precautions prises à son départ de l'Inde, atteste l'existence d'une centralisation des affaires assez fortement établie pour qu'elle ait necessite l'emploi de fonctionnaires speciaux chargés de relier à la tête les différents membres de l'empire

" Il envoya, en outre, (avec Hiouen Tsang) quatre Ta-Kouan (conducteurs officiels) qu'on appelait Mahātāras Il ecrivit des lettres sur des pieces de coton blanc et, les ayant cachetees avec de la cire rouge, il ordonna aux Ta-Kouan de conduire le maître de la loi et de piesenter ces lettres dans tous les royaumes où il passerait, afin que chaque prince lui fournit successivement des chars pour le conduire jusqu'aux frontières de la Chine n (2)

Ce n'est sans doute pas un de ses moindres merites qu'il ait pu, contiairement à l'habitude des rois, tenir un rôle actif dans l'administration pratique de son empire, en meme temps qu'il savait s'elever au-dessus des menus details des affaires journalières

Quel etait du leste le fonctionnement des louages administratifs, quels etaient ces rouages eux-memes, comment les ordres se transmettaient du pouvoir central jusqu'au deinier des fonctionnaires, quelle etait enfin l'organisation détaillee de cet empire de l'Inde septentrionale, les elements nous manquent presque absolument pour repondre à cette question. A pait l'intervention methodique, personnelle et constante du 101, nous ne connaissons rien des autres principes de cette administration. La division et la subdivision du pays en provinces de diverse importance est un fait certain, mais les inscriptions qui la signalent ne se sont jamais donné pour but de dresser un tableau et un inventaire complet de toutes les divisions administratives (3). Les bluilti se repartissaient en visaya et ceux-ci

<sup>(1)</sup> H T vol 11, p 253

<sup>(2)</sup> H T vol 1, p 260

<sup>(3)</sup> Signalons en passant que le nom d'un des fonctionnaires de Harsa, et non des moindres, semblerait-il, nous a éte conservé par une inscription sur

en villages, mais quelles etaient les taxes payables au roi et les corvees, on ne peut le preciser à cause du manque total d'informations L'inscription de Madhuban donne la formule d'une donation de territoire aux brahmanes, y compris l'exemption de tous droits ou redevances, et reste comme un temoignage d'un état social qui a dû être tres voisin de la feodalité et où une hiérarchie de proprietaires territoriaux recevait l'investiture du roi suprême pour la transmettre à tous les degrés aux vassaux inferieurs

գ Le paramabhattā aka mahā ajādhu āja Harsa publie cette ordonnance pour les Mahāsāmantas (grands vassaux), Mahārājas (grands rois), Dauhsādhasādhanihas (préfets), Pramātāras (fonctionnaires), Rājasthānīyas (vice-rois), Kumāramātyas (ministres inferieurs), Uparilas (surveillants), Visayapatis (gouverneurs de provinces), soldats réguliers et irreguliers, serviteurs, et autres, assembles dans le village de Somakundakā appartenant au visaya Kundadhānī de la bhukti Çrāvastī, et au peuple y demeurant 1'ai donne en maniere de don aux brahmanes comme un agrahāra s'etendant à ses propres bornes, y compris l'udranga avec tous les revenus que pouvait reclamer la famille du roi, franc de toute obligation, comme un morceau ôte du district auquel il appartient, afin qu'il observe les successions de fils et de petit-fils, pour aussi longtemps que la lune, le soleil, et la terre existeront, selon la maxime de bhāmicchidra (1) Sachant ceci vous devez en convenir, et les gens qui y habitent, se tenant prêts a obeir à mes ordonnances, doivent payer à ces deux (biahmanes) le tulya-meya, la part du produit, les payements en argent, et autres sortes de revenus, aussitôt qu'on doit les payer, et doivent leur rendre service »

Ces documents, donations et autres, etaient graves d'ordinaire sur

pierre trouvce en 1875 a Kudārkot dans le district Itawā des Provinces du Nord-ouest (E. I. vol. 11, p. 179)

<sup>&</sup>quot; Il y avait un personnage nomme l'illustie Hai datta, fameux comme un second Hari qui bien qu'élève a l'eminence par l'illustre Haisa ne quitta pas son cai actère excellent - S'agit-il ici d'un ministre du 101, d'un gouverneur de province, ou peut ctre, malgie les flatteries de l'inscription, d'un personnage de moindre importance, il est impossible de le savoir, et le nom ne se trouve nulle part ailleurs en relation avec celui de Harsa

<sup>(1)</sup> Au moyen du  $bh\bar{u}micchidi$  any $\bar{a}ya$  le locataire a les memes droits que s'il avait éte le premier propriétaire du terrain

des plaques de cuivre auxquelles on attachait le sceau du roi, tel, par exemple, celui que nous avons de Harsa sous le nom de Sceau de Sonpat Les plaques etaient copiees probablement par les archivistes (aksapatalika) et le double en etait garde par eux dans un buicau central Ce n'était pas au surplus la scule fonction de ces aichivistes ils redigeaient aussi les annales de l'empire et étaient de veritables historiographes à la solde du roi « Des fonctionnaires speciaux », dit Hiouen Tsang, « sont charges de consignei, par ecrit, les paroles memorables, d'autres ont mission d'ecrire le recit des evenements »

" Le recueil d'annales et d'edits royaux s'appelle Ni-lo-pi-ch'a (Nīlapita) On v mentionne le bien et le mal, les calamités et les presages heuieux (1) "

La tradition rapporte que Harsa ne taxait pas trop fortement ses sujets, Alberum dit a ce propos (2) "Les Indiens cioient que Crī Haisa faisait fouiller la teire et cheichait ce qui pouvait se trouver dans le sol en fait d'anciens tresors et de richesses enfoures, il faisait enlever ces richesses et pouvait par ce moyen s'abstenir de pressurer ses sujets " Ces fouilles archeologiques etaient-elles suffisantes pour equilibrer le budget de Haisa et produisaient-elles assez pour entretenn notamment la formidable armee qui lui avait assure la suprematie? Non, sans doute, mais les lignes d'Alberuni n'en demeurent pas moins comme une attestation de la bienveillance de Harsa a l'égard de ses contribuables, et ce prince qui piofite des revenus les plus extraordinaires de ses domaines pour en diminuer d'autant les impôts de ses sujets menterait à bon droit d'etre donne en exemple aux surintendants des finances du monde entier Tous les auteurs s'accordent a louer cette administration vraiment paternelle Bana dit par exemple (3)

"Seuls les sectateurs de la doctrine Mīmāmsā refléchissent à des problèmes dans l'administration de la justice (adhikaiana) pendant qu'ils examinent les "Adhikaranas ", ou " causes de discussion " dans leur systeme "

Hiouen Tsang (4) est revenu tout a fait enthousiasmé de ce

<sup>(1)</sup> H T vol 11, p 72

<sup>(2)</sup> Reinaud, Fragments arabes et persans, p 139.

<sup>(3)</sup> H C p 86

<sup>(4)</sup> H T vol 11, p 90

gouvernement quasi patriarcal qui ne courbe pas le monde des travailleurs sous la main de fei de l'impôt, qui fait volontiers appel au concours de chacun, compte sui les bonnes volontes, et répartit les taxes sans availce et les perçoit sans esprit d'usure.

a Comme tous les reglements administratifs respirent la bienveillance, les affaires de l'État sont peu compliquées Les familles ne sont point portées sur des registres civils, et les hommes ne sont assujettis à aucunes corvées Le produit des terres de la couronne se divise en quatre paits. La piemiere sert à fournir aux depenses du royaume et aux grains des sacrifices, la seconde, à constituer des fiefs aux ministres et aux membres du conseil d'État, la troisième, à récompenser les hommes qui se distinguent par leur intelligence, leur savoir et leurs talents, la quatrieme part sert à cultiver le champ de bonheur (1) et à donner des aumônes aux diverses sectes heretiques C'est pourquoi les taxes sont legères et les impôts moderés Chacun garde en paix l'heritage de ses peres, tous cultivent la terre pour se nourrir Ils empruntent des semailles au champ du roi et payent, en tribut, la sixième partie de leur recolte Les marchands, qui poursuivent le lucre, vont et viennent pour leur negoce Aux gues des rivières, aux bairières des chemins, on passe apres avoir paye une legère taxe Loisque le roi entreprend quelque construction, il n'oblige pas ses sujets a travailler gratuitement, il leur donne un juste salaire proportionne au travail qu'ils ont fait

Les militaires gardent les frontières ou vont combattre l'ennemi, d'autres montent la garde, la nuit, dans les postes du palais. On leve des soldats suivant les besoins de service, on leur promet des recompenses, et l'on attend qu'ils viennent s'enrôler. Les gouverneurs, les ministres, les magistrats et les employes reçoivent chacun une certaine quantite de terres et vivent de leur produit »

<sup>(1)</sup> Suivant le Dictionnaire bouddhique San-tsang-fa-sou (livie vii, fol. 22-24), l'expression « cultiver le champ du bonheur » signifie faire de bonnes œuvres, par exemple, offin aux dieux toutes soites de parfums, parei nichement leurs statues, faire résonner en leur honneur une musique harmonieuse, voilà pour les riches Les pauvres peuvent se contenter de témoigner leur respect aux trois Precieux, aux religieux, a leur père et a leur mere. Par la, on obtient le bonheur, de meme qu'en cultivant un champ avec ardeur on peut obtenir une abondante moisson (Cf ibid liv xi, fol 20 v°) (Julien)

On conçoit qu'une pareille organisation soit produite par des mœurs honnetes, on serait meme presque tente de la reporter aux temps heureux de l'age d'or La vertu toutefois n'y etait pas si générale qu'elle rendît inutile l'exercice de la justice et les criminels otaient châties d'après un code assez simple et a-sez primitif Ecoutons encore la parole autorisee de Hiouen Tsang (1)

" Quoique les Indiens soient d'un naturel leger, ils se distinguent par la droiture et l'honnetete de leur caractere En fait de richesses, ils ne prennent jamais rien indument, en fait de justice, ils font des concessions excessives. Ils redoutent les châtiments de l'autre vie et font peu de cas des professions industrielles. Ils ne se livrent point au dol m a la fraude et sont fideles a leurs promesses et a leurs serments La droiture est le trait dominant de l'administration, les mœurs sont douces et faciles Quant aux hommes mechants et rebelles, qui ont transgresse les lois du royaume ou qui ont conspire contre le roi, lorsque leurs actes coupables ont ete mis en evidence, on les enferme pour toujours dans une prison, mais on ne leur inflige pas de peine corporelle On les laisse vivre ou mouiir, et on ne les compte plus au nombre des hommes Si quelqu'un viole les rites et la justice, s'il manque a la fidelite ou a la piete filiale, on lui coupe tantôt le nez ou les oreilles, tantôt les mains ou les pieds Quelquesois on l'expulse du royaume, ou bien on l'exile chez les barbares des frontieres Pour ce qui regarde les autres delits, on peut racheter sa peine avec de l'argent Dans une affaire criminelle, pour obtenir des aveux, on n'a recours ni aux verges ni au bâton. Si l'on interroge le prevenu et qu'il reponde avec franchise, on proportionne la peine au delit Mais s'il nie obstinement son crime, ou que, honteux de sa faute, il cherche à la pallier, lorsqu'on veut decouviir la vente et qu'on a besoin de prononcei une sentence, la justice possede quatre moyens, savoir l'eau, le feu, le pesage et le poison

Pour l'epieuve de l'eau, on met l'accuse et une pierre dans deux sacs reunis ensemble, et on les jette dans un cours d'eau profonde, l'on reconnaît alors son innocence ou sa culpabilite. Si l'homme enfonce et que la pierre surnage, il est reconnu coupable, si l'homme flotte et que la pierre enfonce, on voit qu'il est innocent.

<sup>(1)</sup> H T vol 11, p 83

Pour l'épreuve du feu, on fait rougir un morceau de fer et on ordonne au prévenu de s'asseoir dessus, puis d'y appliquer la plante des pieds et la paume des mains, de plus, il faut qu'il y passe la langue Si l'accusation est fausse, il ne ressent aucun mal, si elle est fondee, il éprouve des brûlures. Il y a des hommes mous et timides qui sont incapables d'endurer la chaleur du feu. Ils prennent dans leurs mains des fleurs qui ne sont pas encore ecloses et les jettent sur la flamme. Si l'accusation est fausse, les fleuis s'epanouissent, si elle est fondee, les fleuis sont à l'instant grillees.

Pour l'epreuve par le pesage, on met un homme et une pierre dans , les deux plateaux d'une balance, et l'on tire la preuve de la legèrete ou de la pesanteur Si l'accusation est fausse, l'homme tombe en bas , et la pierre remonte , si elle est vraie, le poids de la pierre emporte celui de l'homme

Pour l'epreuve par le poison, on prend un belier et on lui fend la cuisse droite, puis, on repand divers poisons sur une portion des aliments que mange le prévenu, et on l'insere dans l'ouverture qu'on a pratiquée Si l'accusation est fondee, le poison produit son effet et l'animal meurt Si, au contraire, elle est fausse, le poison perd sa force et il conserve la vie

Au moyen de ces quatre épreuves, on ferme la voie de tous les crimes n

C'est encore Hiouen Tsang qu'il faut consulter sur l'organisation militaire dans le royaume de Harsa (1)

"Les soldats du royaume sont choisis parmi les plus braves, et, comme les fils suivent la profession de leur pere, ils acquièrent bientôt toute la science de la guerre. En temps de paix, ils montent la garde dans les postes qui entourent le palais. En campagne, ils forment des compagnies legeres qui marchent a l'avant-garde L'armee se compose de quatre corps differents. l'infanterie (Patta-kāya), la cavalerie (Açvakāya), les chars (Rathakāya) et les elephants (Hastikāya). Les élephants sont couverts d'epaisses cuirasses, et on arme leurs défenses de pointes aigues. Un general, monte sur un char, est charge du commandement, deux soldats, places à gauche et a droite, lui servent de cochers. Son chai est attele de quatre chevaux. Le general des troupes est monte sur un char, deux lignes

<sup>(1)</sup> H T vol 11 p 81

de soldats, forment son escorte et sa défense, ils marchent tout près des roues

Les cavaliers se repandent autoui de lui poui repoussei l'ennemi, en cas de defaite, leurs rapides coursiers les derobent à la mort. Le corps d'infanterie, pai sa légerete, contribue puissamment à la défense. On choisit pour ce service les hommes les plus hardis et les plus vaillants. Aimés d'un giand boucliei et d'une longue lance, et quelquefois d'un sabie ou d'une épee, ils s'elancent impétueusement à l'avant-garde. Toutes leurs armes de guerre sont piquantes ou tranchantes. Celles qu'on appelle lance, bouclier, aic, fleche, sabre, épee, grande et petite hache, lance courte, tch'ou (1), longue pique, fronde, etc., leur sont familieres depuis des siècles n

Ce qui doit se dégager de cette trop sommane etude de la constitution politique et administrative de l'empire de Harsa, c'est que bien des elements nous manquent pour la decrire dans tous ses details A defaut d informations precises chez nos sources habituelles, nous sommes reduits à des generalites Deux faits semblent toutefois s'en dégager, c'est d'une part la participation personnelle de Haisa aux affaires de l'Etat et d'autre part l'aide qu'il rencontra dans les mœurs memes et les prejuges de ses sujets Harsa, ce semble, n'a pas eu besoin d'innovei, il ne s'est pas applique, par exemple, à donner à son peuple un code nouveau de justice, à fixer de nouvelles lois pour le recrutement de son armee, il n'a fait que profiter d'un état de choses qui existait anterieurement à lui Mais il n'a pas gouverne seulement avec l'aide de ces mœurs, il ne s'est pas borné à un laisser faire absolu, il s'est au contiaire continuellement mêlé à l'administration pratique de ses vastes territoires. Son activité était telle que Bana et Hiouen Tsang n'ont pas daigné nommer à côte de lui ses conseillers habituels, il n'a pas eu de premier ministre sur qui se reposer, et il a ete capable pendant tout son long règne de concentrer en lui toutes les affaires de l'Etat Ainsi se complète cette figure intelligente et superieure d'un homme qui s'est taille, avec ses propres forces, un vaste royaume et qui ensuite a pu l'administrer en laissant le renom d'un prince bienveillant, juste et aime de ses peuples

<sup>(1)</sup> Survant Khang-hi, le tch'ou etait un baton, long de douze pieds, et sans fei de lance Il était destiné a repousser l'ennemi et a le tenir à distance (Julien)

#### CHAPITRE II

### LA RELIGION SOUS HARSA

Si Haisa s'est efforce de reconstituer l'unité politique de l'Inde, il ne semble pas avoir jamais éte tente d'établir dans son empire l'unite religieuse. En effet, trois religions se disputent ses faveurs, et il ne se fait pas faute de répondre à leurs avances. C'est le brahmanisme, le bouddhisme et le jainisme. Pour le brahmanisme et le bouddhisme, nous avons l'aide importante de deux de nos sources anterieures. Bana et Hiouen Tsang se tiennent à nos côtes pour nous montrer la même question sous deux faces. Le Haisacarita nous depeint l'état religieux tel que se le represente un brahmane qui appartient à une famille des plus oithodoxes, tandis que dans la Vie et les Mémoires de Hiouen Tsang sont enregistrees les impressions qu'un pèlerin bouddhiste de Chine emportait de la terre hindoue

Bāna au commencement de son œuvre fait son autobiographie, nous retrace la vie du jeune religieux sur le seuil de la vie et fait defiler à nos yeux toute la serie de ses compagnons de plaisir Bāna perd sa mère en bas âge et se trouve sous l'influence directe de son père A quatorze ans, ayant passe par l'initiation et les autres rites, il quitte la maison de son maître et rentre à la maison paternelle Alors il perd brusquement son père, demeure quelque temps dans un grand deuil, puis se met à s'amuser sans vergogne

"Il frequente deux freres, fils d'un brahmane et d'une femme çudra, un chansonnier, deux amis intimes, deux précepteurs, un poète descriptif, un jeune noble qui fut poète prākit, deux panégyristes, une ascète veuve (femme de mauvaise renommée en Inde), un charmeur de serpents, un porteur de bétel, un homme médecin, un lecteur, un orfèvre, un surveillant des oifevies, un écrivain, un peintre, un modeleur, un tambour, deux chanteurs, une femme de chambre, deux musiciens, un maître de musique, un masseui, un danseur, un joueur

de des, un jeune acteur, une danseuse, un mendiant, un moine jaina, un conteur, un dévot çivaite, un magicien, un chercheur de trésors, un essaveur, un potier, un escamoteur, un mendiant brahmane »

C'est dans cette compagnie singuliere qu'il se met à voyager, chemin faisant il trouve la sagesse, songe à mener une vie plus calme et au bout de plusieurs années il revient à la maison. Avec quel plaisir il retrouvait la quietude du foyei domestique, lui-même nous le dit dans une page ou la devotion s'unit à la poesie. Bāna se promenait tranquillement dans la demeure paternelle qu'il revoyait après une longue absence.

- Elle resonnait du bruit des récitations continuelles, etait remplie de jeu les étudiants qui, attires par les sacrifices, couraient ça et la comme autant de flammes avec leurs longues tresses rouges et leurs fronts blancs marques de cendre, les terrasses au-devant des portes etaient vertes des petits parterres d'herbe soma que rafraîchissait un recent arrosage, le riz et le panicum, des gâteaux de sacrifice et uent a secher etales sur des peaux d'antilope noire, des oblations de riz sauvage etaient semees par les jeunes filles, combustible, feuilles, paquets d'herbe luça verte etaient apportes par des cent unes de disciples purs, partout des monceaux de bouse et de combustible, les terrasses couveites des cours etaient marquees du sibot rond des viches qui revenuent pour les offrandes quotidiennes, distill uent le lait dont on faisait le caille (1), des troupes d iscetes s'occupaient a ecraser l'argile pour des vases, les limites sacrees et uent purifiees par des monceaux de branches d'udumbara, apportees pour faire des chevilles à marquer les autels dans les trois feux du sicrifice, le sol etait blanc sous les lignes d'offrandes aux Viçre Devih, les branches des arbres de la cour s'embrumaient de la fumee des oblations, les veaux folâtres bondissaient caresses par les jeunes vachers, les chevrettes mouchetees qui s'ebattaient annonçaient une succession de sacrifices d'animaux, c'etait toute pur pendant la cessation des travaux des maîtres brahmanes, et cependant perroquets et mainas commençaient en hâte des recitations, c'etait dans cette maison comme autant d'ermitages pour les trois Vedas incarnes -

Le joune Binn sut appele à la cour de Harsa et dut quitter ces tranquilles parages Envers Harsa il s'excuse de ses jeunes solies,

<sup>(1)</sup> On se servait du lait caillé pour l'oblation Vaiçvadeva

par l'invocation de ses devoirs de brahmane tous accomplis « Je suis biahmane », dit-il, « né dans la famille des Vātsyāyanas, buveurs de soma Chaque cerémonie au temps marqué fut soigneusement executee, commencant par l'initiation avec le fil sacré J'ai étudie le Veda complètement avec ses six Angas, et autant qu'il me fut possible, 1'ai entendu des conferences sur les Castras, dès mon mariage 1'ai été un chef de maison diligent » Voilà les vertus sur lesquels se fonde Bana pour faire excuser la coupable négligence de sa jeunesse Après avoir goute de la faveur royale. Bana revient un jour parmi les siens Les questions qu'il leur fait au moment de son arrivee, laissent deviner quelles étaient alors les occupations paisibles des brahmanes campagnards "Avez-vous eté heureux tout le temps? Le sacrifice se poursuit-il sans entiave, contente-t-il les groupes de brahmanes par son exécution irreprochable? Les feux devorent-ils les oblations selon le rituel accompli dûment et sans faute? Les elèves font-ils leurs etudes aux temps prescrits? Y a-t-il tous les jours la même application non interrompue au Veda? Le même serieux à l'exercice de l'ait du sacrifice? Y a-t-il les mêmes classes pour l'exposition de la grammaire, le respect se montre-t-il toujours à ne point passer de jours inutiles dans une serie de discussions jalouses? Y a-t-il la même sociéte pour la logique, inattentive à toutes les autres occupations, la même joie excessive dans la Mīmāmsā, bornant tout plaisir aux autres livres d'autorité? Y a-t-il les mêmes adresses poetiques, repandant une ambroisie de phrases toujours nouvelles »?

Bien que la vie ordinaire du brahmane fût assez semblable à celle que nous decrit Bāna, il ne faut pas oublier quelles etaient les differences interieures du brahmanisme Tout d'abord, les sectateurs du brahmanisme se divisent en quatre castes, les Biahmanes (prêtres), les Ksatriyas (gueirieis et rois), les Vaiçyas (maichands), les Çūdras (le bas peuple)

Dans la premiere caste nous avons encore quatre divisions, les brahmanes se classifiant par le Veda qu'ils etudiaient Ainsi on a des Rgvedins, des Sāmavedins, etc De plus, chaque Veda avait plusieurs ecoles Donc même dans le brahmanisme orthodoxe sectateur du Veda, on trouve une foule d'écoles différentes On veria dans les donations de Harsa aux brahmanes des indices de l'ecole à laquelle ils appartenaient (Appendice I) Au surplus, la philosophie divisait ençore les disciples d'une même ecole Ainsi nous voilà en face d'un

tableau des plus complexes et qui ne comprend pourtant que les fideles d'une des tiois giandes religions. Les brahmanes se divisent encore en deux groupes les devots de Visnu et ceux de Çiva. Mais ces dieux etaient plutôt des divinites favorites et personnelles que les objets d'un culte exclusif, et leur culte ne faisait ni mepriser ni négliger les autres dieux du Pantheon hindou

Le bouddhisme, religion qui au debut etait d'une grande simplicité, se trouvait alors divise en deux grandes ecoles le petit Véhicule (Hīn wāna), et le grand Vehicule (Mahāyāna)

"Le Hinavina fut la doctrine à laquelle tous les couvents de l'Inde demeurerent attaches jusque vers le premier siecle de l'ère actuelle A partir de cette epoque, la religion se modifia, d'abord dans le nord, puis dans le Bengule Le Hinavana resta toujours prepondérant a Cevlan et dans le Dekkan Le bouddhisme du nord ou Mahāyāna commença a etendre son influence a partir du concile de Peshawar ou on admit plusieurs de ses doctrines, au concile de Kanauj le Hinavina fut definitivement condamne (1) n

La difference entre les deux doctrines n'est pas bien grande et elle est assez difficile a definir

Dans l Esquisse du Mahāyāna, par S Kuroda qui fut presentee aux membres du Parlement des Religions en 1893, et qui se fait le porte-voix des doctrines officielles des bouddhistes, la difference entre le Mahāyāna et le Hīnayāna est exprimee comme il suit (2) " La doctrine du Hīnayāna nous apprend comment on airive au Nirvāna en renouçant aux miseres de la naissance et de la mort, et ainsi elle est appelee la doctrine de l'acquisition de l'illumination par la perception de la misere. Dans le Mahāyāna, la naissance et la mort, aussi bien que le Nirvāna meme, sont tenus pour la meme chose, et son but est de recueillir le grand fruit du Buddha par le culte de la giande sages-e (mahābodhi)

Dans le Hinavana l'ume et le corps sont regardes comme la source de la douleur, et en consequence le molsa est l'equivalent de l'abandon des six etats de la vie, (dela, homme, asura, animal, fantôme affame, et enfei), l'abandon de l'âme et du corps, et le Nirvana est l'acquisition de leur catinction eternelle

<sup>(1)</sup> Muzehère Moines et ascetes indiens p. 130

<sup>(2)</sup> S Kuroda p 11

Le Mahāyāna, au contraire, enseigne des vérités plus élevées il ne connaît ni amour ni haine, ni ami ni ennemi, ni tort ni raison, il reste fidele à la vérité même dans le monde, il demande qu'on passe sa vie en paix et qu'on acquiere ainsi la liberte parfaite sans entrave, tel est le plus haut Nirvāna Car alors tous les phenomenes mentaux, tels que les desirs aveugles et le reste sont anéantis. Et quand ils sont anéantis, alors la véritable nature de l'intelligence apparaît, avec toutes ses innombrables fonctions et actions miraculeuses. Le Nirvāna n'est alors nullement un état d'extinction complete (1)

Le Mahāyāna se fonde surtout sur la doctrine que toutes les choses ne sont rien que l'intelligence (2) « On l'appelle la doctrine de l'obtention de l'illumination par la perception de la non-existence de toutes les choses » « Les deux Vehicules ne sont que des aspects divers du même principe, ces deux doctrines furent prêchees par le Buddha (3) »

Précedemment, un prince de l'Inde méridionale, qui avait reçu l'onction royale (Mürddhābhisikta rājā (Çīlāditya ?)) avait pour maitre un vieux Brahmane nommé Prajñāgupta, qui était versé dans la doctrine de l'école des Sammitīyas, et avait composé, en sept cents çlokas, un traité pour combattie le giand Véhicule Tous les maitres du petit Véhicule en fui ent transportés de joie Ils le montrèrent au roi et lui dirent "Tel est l'exposé

<sup>(1)</sup> S Kuroda, p 6

<sup>(2)</sup> S Kuroda, p 24

<sup>(3)</sup> Les sectateurs des deux Véhicules n'étaient pas aussi tolérants dans le temps d'Hiouen Tsang, qui nous donne un tableau d'une de leurs querelles (H T vol 1, p 220)

a Dans le commencement le roi Çīlāditya avait fait construire a côté du couvent de Nālandā un Vihāra en cuivre haut de cent pieds, dont la magnificence était connue de tous les autres royaumes Quelque temps après, le roi, revenant de faire la guerre au roi de Kongyodha passa par le i oyaume d'Orissa. Les i eligieux de ce royaume étudiaient tous le petit Véhicule, et n'avaient point foi dans la doctrine du grand Véhicule. Ils disaient qu'elle avait été exposée par les hérétiques Kong-hoa-wai-tao (Çūnyapuspas (?)), et non par le Buddha. Quand ils eurent vu le roi, ils vinrent lui faire des repiésentations « Nous avons appris », lui dirent-ils, « que Votre Majesté a fait élever à côté du couvent de Nālandā un Vihāra d'une construction noble et imposante. Pourquoi ne l'avoir pas fait construire dans le couvent des héretiques Kāpālikas et avoir choisi de préférence ce couvent de Nālandā.»?

<sup>&</sup>quot; Pourquoi m'adressez-vous un tel reproche "? leui dit le roi

<sup>&</sup>quot;C'est ", rcpondiient-ils, " que les hérétiques Kong-hoa wai-tao du couvent de Nalanda ne diffèrent en rien des Kāpālikas "

C'est ainsi que les bouddhistes japonais d'aujourd'hui considèrent les choses

de nos principes. Y aurait il maintenant un partisan du grand. Véhicule qui put en refuter un seul mot »? « l'ai entendu dire », leur repondit le roi, « qu'un renaid se trouvant un jour au milieu d'une troupe de souris et de rats se vantait d'etre plus brave que le hon, mais des qu'il l'out aperçu, le cœur lui manqua et il displicut en un chin d'œil. Vous n'avez pas encore vu, vener ibles maitres, de religieux emments du grand. Véhicule. Voila pourquoi vous soutenez avec obstination vos principes insensés. Le crains bien qu'en les apercevant vous ne ressembliez au renaid dont je viens de parler. »

- Si vous doutez de notre supériorite », reponduent-ils au 101, « pourquoi ne pas rassembler les partisans des deux doctrines et les mettre en présence, pour decider de quel cote est la verite ou l'erreur »

Le Nuvāna des Mahāyānistes n'etait pas un séjour sans délices Les bouddhistes orthodoxes souhaitaient de renaître dans le ciel Tusita, où Maitreya règne en attendant de revenir sur la terre (1) Hiouen Tsang sur son lit de mort s'exprime en ces termes desire voir reverser sur les autres hommes les merites que j'ai acquis par mes bonnes œuvres, naître, avec eux, dans le ciel des Tusitas, être admis dans la famille de Maitreya et servir ce Buddha plein de tendresse et d'affection Quand je redescendrai sur la terre pour parcourir d'autres existences, je desire, à chaque naissance nouvelle, remplir avec un zele sans bornes mes devoirs envers le Buddha, et arriver enfin à la sambodhi (parfaite sagesse), Il resta ainsi immobile jusqu'au cinquieme joui Au milieu de la nuit, ses disciples lui demanderent " Maître, avez vous enfin obtenu de naître au milieu de l'assemblee de Maitreya "? « Oui ", repondit-il d'une voix defaillante A ce mot, sa respiration s'affaiblit de plus en plus, et, au bout de quelques instants, son âme s'évanouit »

C'est I-tsing qui nous donne le meilleur tableau des ecoles bouddhiques au milieu du vire siecle (2) Il divise les dix-huit ecoles du bouddhisme sous quatre rubriques principales

- I L'ārya-mahāsanghika-nikāya(7 sous-divisions)
- II L'ārya-sthavıra-nıkāya
  - (3 sous-divisions)
- III L'ārya-mūlasarvāstīvāda-nīkāya
  - (4 sous-divisions)
  - (1) L'école Mūlasarvāstīvāda
  - (11) L'ecole Dharmagupta
  - (111) L'école Mahīçāsaka
  - (IIII) L'ecole Kāçyapīya
- IV L'ārya-sammıtīya-nıkāya (4 sous-divisions).

plus part à de semblables discussions » Ces paroles remplirent de joie les trois religieux

Peu apres, le roi Çīlāditya adressa à Çīlabhadra une nouvelle lettre ou il disait "Auparavant, je vous avais demandé plusieurs religieux d'un grand mérite, pour le moment, il ne faut pas qu'ils partent Plus tard, je les prierai de se mettre en route "

<sup>(1)</sup> H T vol i, p 344

<sup>(2)</sup> I-tsing, p. xxiv.

Quant à la distribution geographique de ces différentes cooles, I-tsing nous donne des détails assez complets. Dans l'Indo contralo étaient représentées les quatre écoles, parim lesquelles l'école Mülasarvāstivāda et ut la plus florissante. L'ārya-s ummuīya-mkaya florissait dans l'Indo occidentale, dans le Lāpa et dans le Sindhu. Dans l'Inde septentrionale, l'ārya-mūlasarvāstivāda-mkaya etait en faveur, et dans l'Indo meridionale, l'école des Sthaviras l'emportait sur les autres.

Le bouddhisme du noid (le Mahāyāna) tut traite par les rels en enfant gâte—ils gratifiaient les moines de leurs propres richesses et les populations de l'immense Asie contrale se soumirent aux doctrines du Buddha

A l'universite de Nālandā, on trouvait des moines attrobés à toutes les sectes tant du Hīnayāna que du Mahāyāna, des Çivaites, des Jainas, toutes les philosophies de l'Inde y avaient des representants Nālandā donnait asser le spectacle de nos universités d'Oxford et de Cambridge ou la ville n'existe que pour l'Université et a cause d'elle I-tsing nous donne la description des couvents, « Le nombre des moines a Nālandā est de plus de trois mille, Le terrain qu'ils possedent consiste en plus de deux cents villages (1), Il y a huit salles a Nālandā et trois cents appartements dans le monastère (2) » Des orateurs en théologie allaient de ville en ville soulevant partout les controverses et cherchant a convertir les autres à leurs systèmes respectifs, comme le font aujourd'hui les miresionnaires chretiens en Chine

A la porte du couvent on affichait les points a discuter et on définit tout venant de les refuter. Celui qui perdait devait en principe payer de sa tete. Mais les choses se passaient moins tragiquement; le vainqueur magnanime n'exigeait du vaincu que la servitude on même l'aveu de ses erreurs.

Nalanda attirait tous les etranger et devint bientés un lieu de pelerinage pour les ecoliers ambulants qui , y rendaient de tou les pays de l'Asie Hiouen Teanz nous en donne un tableau des plus pittoresques (3)

" Les religieux, au nombre de plusieurs milliers, avaient tous des talents distingues et une grande instruction. Il y en avait plusieurs centaines qui, par leur vertu, se faisaient estimer des contemporains, et dont la reputation volait jusque dans les autres pays Leur conduite était pure, et ils suivaient fidelement les preceptes de la discipline La règle de ce couvent était tres séveic, aussi la multitude des religieux se conduisait-elle avec une sagesse irreprochable royaumes des cinq Indes les admiraient, et les prenaient pour modeles Ceux qui leur demandaient des leçons et discutaient sur des matières profondes, ne trouvaient jamais les jours assez longs. Du matin au soir ils s'avertissaient mutuellement, les jeunes et les vieux se perfectionnaient les uns les autres S'il y avait des hommes incapables de traiter les matieres abstraites des trois recueils, ils étaient comptés pour rien et se voyaient couverts de honte C'est pourquoi les etudiants etrangers qui desiraient acquerir de la reputation venaient tous dans ce couvent pour eclaireir leurs doutes, et bientôt l'eloge de leurs talents se repandait au loin C'est pourquoi ceux qui voyageaient en usurpant leur nom (1) obtenaient tous des honneurs distingues Si un homme d'un autre pays voulait entrer et prendre part aux conférences, le gardien de la porte lui adressait des questions difficiles Le plus giand nombre etait reduit au silence et s'en retournait Il fallait avoir approfondi les livres anciens et modernes pour obtenir d'y entrei En conséquence, les etudiants qui voyageaient pour leur instruction avaient à disserter longuement pour montrer leur capacite, il y en avait toujours sept ou huit sur dix qui se voyaient élimines. Si les deux ou trois autres avaient paru instituits, on les interrogeait tour à tour au milieu de l'assemblee, et l'on ne manquait point de briser la pointe de leur esprit et de faire tomber leur réputation, mais ceux qui avaient un talent eleve et une vaste érudition, une forte memoire et une grande capacité, une vertu brillante et une intelligence éminente, associaient leur gloire à celle de leurs devanciers, et suivaient leurs exemples Quant a Dharmapāla et à Candrapāla, ils jetaient de l'eclat sur la doctrine, Gunamati et Sthuamati repandaient dans le monde la gloire de leur nom, Prabhamitra discoulait avec élegance, et Jinamitra parlait avec élevation, Jñanacandia montrait une penetration rare, Çīghrabuddha

<sup>(1)</sup> En se faisant passer pour des étudiants de l'universite de Nalanda

et Çilabhadra cachaient dans l'ombre leur vertu sublime. Ces hommes, d'un mente superieur, etaient connus de tous, par leur vertu, ils effaçuent leurs predécesseurs et leur science embrassait toutes les regles des anciens. Chacun d'eux avait compose une dizaine de traites et de commentaires qui circulaient pirtout avec celat et jouissaient de leur temps d'une haute estime. Tout autour des couvents, on compt iit une centaine de monuments sacres (1) n

- Les ecoles philosophiques sont constamment en lutte, et le bruit de leurs discussions passionnées s'eleve comme les flots de la mer Les heretiques des diverses sectes s'attachent à des maitres particuliers, et, par des voies différentes, marchent tous au meme but. Il y a dix huit écoles dont chacune s'arroge la superiorité. Les partisans du grand et du petit Vehicule forment deux classes à part. Les uns meditent en silence, et, soit en marchant, soit en repos, tiennent leur esprit immobile et font abstraction du monde, les autres différent tout à fait de ceux-ci pur leurs disputes orageuses. Suivant le lieu qu'ils habitent, on leur à fait un code de reglements et de defenses d'une nature speciale.
- Les regles de la discipline (Viniya), les textes sacres (Sūtras), les predications (Nyākaranas) sont tous egalement des livres du Buddha Celui qui pi ut expliquer en entier une des collections est dispense des devoirs de religieux et dirige les affaires du couvent (2) Celui qui peut en expliquer deux, recoit le traitement d'un superieur, pour trois, il a des domestiques qui lui obeissent avec respect, pour quatre, on lui donne des hommes puis (upisakis) chargés de le servir, pour cinq, il vovage sui un chiu traîne par un elephant. pour six, il a une escorte nombreuse Lorsque sa veitu a pris un caractere cleve, et qu'il a reçu des honneurs extraordinaires, de temps en temps il reunit les religieux et établit des conférences II juge de leurs talents superieurs ou de leur mediocrite, il distingue et signale leurs vertus ou leurs vices. Il eleve les hommes doues d'intelligence et rabaisse ceux qui en sont depourvus. Si un religieux sait traiter un sujet abstrait et developper des principes subtils, s'il se distingue par une elocution noble, riche et elegante, et montre,

<sup>(1)</sup> H T vol 11, p 77

<sup>(2)</sup> Survant le dictionnaire *l'an-i ming i tsi*, livie 4, fol. 7, c'est une espèce d'économe, appelé en sanskiit *kai madăna* (Julien)

dans les discussions profondes, un esprit vif et penetrant, on le fait monter sur un eléphant couvert d'ornements precieux, et une foule immense forme son coitege A son arrivée, il passe sous des portes triomphales

Si, au contiaire, un religieux laisse briser la pointe de ses paroles, si ses aiguments sont pauvres et son elocution verbeuse, ou bien sil outrage la logique tout en parlant avec facilité, on lui barbouille la figure avec du rouge et du blanc, on couvre tout son corps de terre et de poussière, puis on le chasse dans une plaine déserte, ou on le jette dans un canal Ainsi on signale les bons et les mechants, et l'on met en evidence les gens d'esprit et les sots

Si un homme sait se plaire dans la pratique du bien, si dans sa maison il s'applique a ses devoirs et etudie avec ardeur, on le laisse, à son gie, quitter sa famille (embrasser la vie religieuse) ou rentrer dans le monde Sil a commis une faute ou enfreint la discipline, on le punit au milieu des religieux. Si la faute est legere, on le reprimande en piésence de l'assemblee, ou bien on recommande aux membres de la compagnie de ne point lui parler. Si la faute est grave, les membres de l'assemblee ne demeurent plus avec lui. Des que cette peine a ete prononcee, on le chasse et on l'exclut pour toujours. Une fois sorti, il va cherchei un asile quelque part, ou bien, ne sachant où s'abriter, il cire sur les routes, et endure les plus grandes fatigues, quelques-uns reprennent leur ancienne profession (1) n

"Les Çiamanas n'ont que trois sortes de vetements, savoir la Sanghātī, le Sankaksikā et le Nivāsana La coupe et la façon de ces trois vêtements varient suivant les ecoles Les uns ont une bordure large ou éticite, les autres ont des pans petits ou giands Le Sankaksikā couvre l'epaule gauche et cache les deux aisselles Il s'ouvre à gauche et se ferme à droite Sa coupe allongee depasse la ceinture Le Nivāsana n'ayant ni ceinture, ni glands, quand on veut le mettre, on le plisse et on le maintient tout autour avec un cordon Quant aux plis, chaque ecole les dispose d'une manière particulière. La couleur de ces vetements varie du jaune au rouge "

Il serait trop long de retracer la vie de tous les éminents docteurs bouddhistes qu'on peut trouver entre 600 et 650 (2). I-tsing, Tāra-

<sup>(1)</sup> H. T vol. 11, p. 69.

<sup>(2)</sup> Un religioux éminent sur qui il est regrettable que nous ayons si peu

nātha, Hiouen Tsang nous fournissent egalement des données suffisantes Nous en avons un tableau sommaire dans l'édition d'I-tsing due à Takakusu (1)

## Liste des religieur éminents

- 1 Dharmapāla Contemporam de Bhartrham (mort 651-2), il mourut avant 635, car les traductions de quatre ouvrages attribues à lui datent toutes de 650-710 (B N App 1 16)
- 2 Dharmakīrti (en Logique) Il est nommé dans le Vāsaradattā (p 235) et dans le Sarva darçana-samgraha (p 24, Cowell), contemporain du roi Srong-btsan-sgam-po (Wassilief, p 54)
  - 3 Çīlabhadıa, elève de Dharmapāla (H T vol 11, p 452)
- 4 Simhacandia, condisciple de Hiouen Tsang (H T vol 1, pp 219, 261)
- 5 Sthiramati Nomme dans une donation Valabhī (I A 1877 p 91, 1878, p 80, et H T vol 111, p 164), il vécut au Valabhī, elève de Vasubandhu (Wassilief, p 78)

de renseignements est Javasena, qui n'est point mentionné par I-tsing Hiouen Tsang nous paile de lui sui un ton foit respectueux (H T vol 1, p 212)

<sup>&</sup>quot;Le 101 du Magadha, Pūrnavai man, était rempli de respect pour les sages et destime pour les lettrés. Avant éte informé de la reputation du maitre des çāstras (lavasena), il en fut ravi de joie. Il lui envova des messagers pour l'inviter a venir, le nomma docteur suprême du rovaume et lui assigna pour vivie le revenu de vingt grandes villes, mais le maitre des çāstras refusa ces offres brillantes.

Après la mort de Pūrnavarman, le roi Çīlādtīva l mvīta aussi à recevoni le titre de docteur suprême du rovaume, et lui assigna pour vivre le revenu de quatre-vingts grandes villes du rovaume d'Orissa. Le maitre des çāstras refusa comme auparavant. Le roi lui avant adressé encore plusieurs invitations pressantes, il persista énergiquement dans son refus "Sire ", dit Javasena au 101" j'ai entendu dire que celui qui reçoit un traitement d'un autre homme doit se préoccuper de ses soucis et de ses peines. Maintenant que je travaille à sauver les hommes qui entraine le torrent de la vie et de la mort, comment aurais-je le temps de prendre part aux affaires de Votre Majeste "?

A ces mots il s inclina et soi tit, sans que le roi pût le retenir r

<sup>(1)</sup> I-tsing, p Lviii

- 6 Gunamatı (en Dhyāna) Il véçut au Valabhī avec Sthıramatı (H T vol 111, p 164), et à Nālandā (H T vol 111, p 46)
- 7 Prajñāgupta (en Réfutation) Professeur du Sammitīya et contemporain de Hiouen Tsang (H T vol 1, p 220)
- 8 Gunaprabha (en Vinaya) Son elève Mitrasena avait quatrevingt-dix ans et enseignait les çāstras à Hiouen Tsang (H T vol 1, p. 109) Il fut guru de Çīlāditya, et eleve de Vasubandhu (Wassilief, p. 78)
- 9 Jinaprabha Professeur de Hiuan chao, qui se trouvait à Nālandā vers l'an 649 (Chavannes, Mémoire, p 17)
- 10 Ratnasımha (dans le Nālandā Vihāra) Professeur de Hiuan chao, (Chavannes, Memoire, p 18), il vivait encore en 670-700. (I-tsing, p 184)

Tāranātha, dans son histoire, donne sui les évenements du regne de Harsa des détails qui sont importants pour la religion et qui nous invitent à considerer quelles etaient dans l'Inde les relations des religions et de l'État Donnons d'abord un extrait de Tāranātha (1)

"Au temps de la fin de la vie du grand ācārya Vasubandhu, apres la moit du roi Gambhīrapaksa, vecut le puissant roi Çrīharsa, né dans l'ouest dans le pays de Maru Il regnait sur tous les royaumes de l'ouest et plus tard apres avoir cru à la loi, il choisit l'ācārya Gunaprabha comme guru En meme temps, les descendants du roi Vṛkṣacandra regnaient dans l'est, le roi Vigamacandra et son fils Kāmacandra Ces deux iois etaient très puissants et très riches et aimaient a faire des dons, seulement, bien que regnant selon la loi, ils ne prenaient point leur refuge dans les trois Précieux, mais, bien qu'honoiant Oithodoxes et Heterodoxes, ils s'inclinaient surtout devant les Nirgranthas Au Kasmīr au même temps, le roi Mahāsammata vecut, dit-on Dans ce temps dans l'est, l'ācārya Sthiramati (2) et Dignāga tiavaillaient à sauver les êtres vivants, dans l'ouest c'est la fin de la vie de Buddhadāsa (3), disciple d'Aryāsanga, et la meilleure partie du travail de Gunaprabha (4) Au Kasmīr le Bhadanta

<sup>(1)</sup> Tāranātha, p 126

<sup>(2)</sup> H T vol m, pp 46, 164.

<sup>(3)</sup> H T vol 1, p. 113, vol 11, p. 276.

<sup>(4)</sup> H T. vol i, pp. 106, 211, vol 11, p 220, vol. 111, p. 175.

Singhidīsa (1) travaillait avec succes au salut des etres vivants, tandis que l'īcīrva Dharmadāsi fut un maitre de la loi qui se rendit dans tous les pays Vers le sud allait l'ācīrva Buddhapīlita (2), et ceci est environ veis le commencement de la vie de Bhavva et de Vimuktasena. Dans le pays d'Odiviça vecut Nāgeça, fils du roi Jaleruha, dont le ministre fut le brahmane Nāgakeça, pendant les sept années de son regne, il fut très puissant, si bien que memo Vigimicindra sinclina devint lui, seulement sous l'influence de l'īcīrva Lūvipa (\*) il abdiqua, Dīrika le magicien devint roi et l'enggi fut son ministre. L'īcīrva Triratnadīsa est aussi contemporain de Bhavva, dans le pays d'Odiviça le brahmane Bhadrapīlita eut beaucoup de merite par la loi » Les rois dont parle Tāranītha nous sont inconnus, mus les noms des religieux sont confirmes Cependint nous ne devons pas trop nous fier a ce qu'il rapporte

l'iran'itha nous donne en plus une petite biographie de chacun de ces eminents religieux. Nous ne citerons que celle de Harsa

Le roi (ribars), etant devenu roi sans limites, voulut detruire la religion des Mlecchis (3). Il fit batir un Masita (4), ou grand cloître des Mlecchis, consistant en un seul edifice construit en bois, dans un petit pass non loin de Maulasthana al invita tous les sectateurs Mlecchis, et pourvut a leurs moindres besoins pendant plusieurs mois Il rassembla aussi tous leurs ecrits religieux et apres avoir brule tout dans le feu, environ douze mille Mlecchas perirent. En ce temps, il ne resta plus dans le pass de Khorasan qu'un seul tisserand connaissant la religion Mleccha, et c'est de la que toute la religion Mleccha presente a pris son origine. En consequence d'une telle persecution de la part du roi, la religion des Perses et des Çakas fut pendant cent ans tres peu pratiquee. Apres cela al fit bâtir pour expier ses fautes un grand Vihara, en Maru (5), Mālava, Mewar (6),

<sup>(1)</sup> Probablement identique avec Samghabhadra (H. T., vol. 1, pp. 93, 102, vol. 11, pp. 183-222). Samghabhadra et ut originaire du Kasmīr

<sup>(2)</sup> Beil Si-vuli vol 1 p 100 n

<sup>(</sup>i) Ici il vi confusion - Mlecchi - dans Tir in tha signifie "Mahometan -, mus aut int que nous le sachions. Haisa lui meme ne se trouva jamais en contact avec eux. Cet acte d'intolerance envers les Mahométans n'est peut-etie mis au compte de Haisa que parce que son zele religieux était legendaire.

<sup>(1)</sup> Corruption du mot arabe masque mosque "heu de prostration -

<sup>(5)</sup> Marusthali le grand desert al est du Sindhu

<sup>(6)</sup> Mewar, e est-a-dire Cîkambarî dans le Rājputāna

Pituva, et Çitavara, entietint dans chacune mille bhiksus et dissémina grandement la loi »

Il est curieux de trouver dans une legende singhalaise un pareil exemple de zèle intolérant de Harsa, et une répression analogue des dissidents religieux

Nevill dans le Catalogue (1) non publié de sa magnifique collection de manuscrits, aujourd'hur au British Museum, donne le contenu d'un manuscrit appelé "Sīmā-sankhara chedani" Je dois à l'obligeance de M Barnett de pouvoir le reproduire ici

"Un prêtie fonda la secte des Nīlapatadaras pour deguiser une offense qu'il avait commise, alors Çiī Harsa rassembla tous leurs livres avec les prêtres, et les brûla dans un piāsāda On raconte cette même légende a piopos des prêtres Jetawanāiāmas à Anuiādhapura, qui, ayant embiasse la doctime Nīlapatadara, fuient assemblés par le roi de Ceylan à leur Vihāia et biûlés au moyen d'une ruse, loisqu'ils s'etaient reunis pour defendre leur doctrine n

De plus, dans la notice du manuscrit singhalais " Saddhar mar atnāharaya, de la collection Nevill figure une légende relative à Harsa notee dans le catalogue autographe de M Nevill (Vol 11) Dans la douzième section, le Dhai mātbhuta Sāngi aha, il nous dit "Sous le règne de Mugalayın Sen, le schisme Nilapatadara fut introduit à Ceylan L'auteur donne ici une légende ou une tradition que je n'ai trouvée nulle part ailleurs, les traditions de Ceylan sont unanimes à dire que les schismatiques de cette secte à Ceylan furent biûles avec leurs livres au Jetawanāiāma de Ceylan Le roi regnant les fit assembler par ruse, purs les fit perm D'autre part notre auteur dit que dans le temps de Bhojaraja a Cri Harsanuwaia, un piêtre du schisme Sabbitika, qui était soiti pour voir une courtisane, mettant une robe bleu foncé pour se déguisor, dormit trop longtemps, et fut decouvert à l'autore rentrant ainsi accoutré Il soutint l'usage de la robe bleue et ses partisans l'acceptèrent, afin de faire le silence sur la véritable origine de ce costume Ainsi ils abandonnèient la robe couleur safran pour une couleur bleu de paon Plus tard Çiī Harsa Deva fit assemblei les membres de cette secte, les tança vertement, et, les enfermant dans un temple avec leurs livres, il les brûla comme pour adresser un sacrifice au dieu du feu, Agni pūjāwa

<sup>(1)</sup> Nevill MSS Catalogue, vol 111 Nº 653

En outre de la divergence avec la tradition ordinaire, cette legende fait régner Bhojarāja de Çrī Harsa nuwara avant Çrī Harsa lui-même Il n'est gueie probable qu'il y ait eu deux Çrī Harsa, un qui donna son nom au nuwara (palais ou ville) et un qui regna plus tard "Ajoutons seulement que si Çrī Harsa a reellement sévi contre les prêties de cette secte, il n'est pas étonnant qu'on en retrouve un retentissement lointain dans une légende originaire de Ceylan, mais il est plus naturel de croire en presence de cette legende que rien ne confirme, qu'elle n'est rien autre qu'une preuve de l'universelle reputation que s'etait acquise Harsa par suite de son attachement sincère et zele à la tradition bouddhique, tant à celle du sud qu'à celle du nord

Cet acte d'intolerance se comprendrait d'autant moins de la part de Harsa qu'on a des preuves certaines de la protection qu'il accordait aux uns et aux autres avec la même génerosite, ou si l'on veut, avec la même indifference, à tel point que brahmanes, jainas et bouddhistes revendiquent son nom pour le ranger parmi les leurs Dans la famille royale même il n'y avait pas unite de croyances et de foi et nous ne pouvons en être surpris que parce que nous ignorons les rapports intimes des diverses religions entre elles, ou plutôt les differentes phases de la même religion On est souvent trop tente de considérer brahmanes, bouddhistes, jainas, et les autres, comme des gens tout à fait sépares les uns des autres par leurs croyances religieuses et par leurs mœurs et de les faire rivaliser à l'envi comme les devots de nos religions occidentales Mais il convient d'observer que tous les Hindous ont une même religion sous des formes multiples, la pensée et les mobiles restant toujours identiques C'est ainsi que dans la famille de Harsa, son bisaïeul Rajyavardhana, son grand'pere Adityavardhana, son pere Prabhākaravardhana sont representés sur les inscriptions comme pratiquant le culte solaire Ces designations même ne laissent pas d'être interessantes Tous trois portent le titre de adityabhakto, « adorateur passionne du soleil » (Saura) Bāna nous dit en outre de Prabhākaravardhana dont le nom (celui qui augmente le faiseur de lumière) est ties significatif, qu'il fut pai une disposition naturelle (1)

<sup>(1)</sup> Ce culte du soleil ne nous est connu que très imparfaitement Il semble d'apres le passage de Bāna avoir eu pour objet l'obtention d'enfants males il était peut être restreint aux tribus du nord de l'Inde Dans la présidence de Bombay, il y a aujourd'hui encore des traces du culte du soleil

dévoué au culte du soleil (1) "Tous les jours au lever du soleil il se baignait, se revetait de soie blanche, et s'agenouillant vers l'orient sur le sol, dans un cercle enduit de pâte de safran, il presentait comme sacrifice un bouquet de lotus rouges dans un vase de rubis, purifié et teint comme l'était son propre cœur des rayons du soleil Solennellement à l'aurore, à midi et le soir, il murmurait une prière pour obtenir une posterite, humblement, d'un cœur zele, il répetait un hymne qui avait le soleil pour objet "

Rajyavardhana II, le frere de Harsa, fut bouddhiste, si l'on en croit les inscriptions, il est même singulier que Hiouen Tsang ne signale pas ce fait qu'il avait tant d'interêt a divulguer et qu'il garde à cet égard la meme reserve que Bana qui, en digne brahmane, avait des raisons de ne rien mentionner de semblable Quant à Harsa, il se proclama lui-meme adorateur passionné de Mahecvara, c'est-à-dire civaite Cette divergence dans les pratiques religieuses ne peut s'expliquer qu'en tenant chacune d'elles pour une période d'un même etat religieux brahmanisme, bouddhisme, jainisme sont des phases non incompatibles entre elles d'une même religion. C'est là ce qui explique le rôle de protecteur que Harsa a joue vis-à-vis de toutes les sectes de son empire et l'on comprend pourquoi les jainas, les brahmanes et les bouddhistes le tiennent encore aujourd'hui en odeur de saintete Entre ces sectes, il n'y avait pas d'incompatibilite d'humeur et le divoice ne pouvait les separer, c'est pourquoi Harsa pouvait revendiquer Çiva comme sa divinite personnelle, faire des donations aux temples des brahmanes, donner a sa sœur comme precepteur un sage bouddhiste et enfin offrir a Prayaga une fete solennelle a toutes les religions C'est au reste une caractéristique des rapports de l'État avec les religions dans l'Inde que cette tolérance pratiquée par Haisa (2) De meme qu'il protégeait Hiouen Tsang, Mayura et Bana,

<sup>(1)</sup> H C p 135

<sup>(2)</sup> Kumāra semble avon pratiqué le meine dilettantisme religieux que son suzerain. Lao tzeu avait vivement eveillé sa curiosité. Avant de demander par l'entremise de Wang hiuan-ts'e une image du philosophe, il avait adiessé déja par l'entremise de l'i v-piao une requête analogue. D'après lo Tsi Kou Kin-fou too loen-heng (chap 2, fin) compile en 661 (B. N. 1471, ed jap xxxvii 7 p. 206) l'envoyé Li vi piao, de retour en chine, exposa a l'empereur que le roi kumāri de l'Inde orient de desirait obtenir une traduction sanserite des ouvrages de Lao-tzeu. Hiouen Tsang fut chargé de s'aboucher

qui appartenaient aux tiois religions, Pulikeçin II, son rival, faisait des dons aux brahmanes et aux jainas. Hiouen Tsang, ainsi qu'I-tsing, reconnait le zele des princes pour le Buddha (1). Çaçānka, roi de Gauda, semble avoir ete une exception à la règle quand il a persécuté les bouddhistes. A Karnasuvarna, où il régnait, il n'y avait que treize couvents bouddhistes (2). Il tenta même de détruire l'arbre de la Bodhi (3). A Buddha Gayā et d'autres monuments bouddhiques (4) encore. Hiouen Tsang rapporte à co sujet plusieurs anecdotes typiques.

a Dans ces derniers temps, le roi Çaçānka, qui était attaché aux doctrines heretiques, calomniait, par une basse envie, la loi du Buddha et detruisait les couvents Il abattit l'arbre de l'intelligence, et creusa la terre jusqu'aux sources d'eau sans pouvoir extirper les plus profondes racines. Alors il y mit le feu, et les ariosa avec du jus de canne à sucre pour les consumer entierement et en detiuire les derniers rejetons. Quelques mois après, cet evénement arriva aux oreilles de Pūrnavarman, roi du Magadha, et dernier descendant du roi Açoka. A cette nouvelle il dit en soupirant. Le soleil de l'intelligence etait cache depuis des siecles, il ne restait plus que l'arbre

avec des docteurs taoïstes pour préparer de concert avec eux une traduction, mais l'entreprise avoita La notice sur le royaume du Kāmarūpa, dans la Nouvelle Histoire des Tang, confond les deux requétes "Quand Wang limants e arriva, le roi de ce royaume envoya payer le tribut, en y joignant des objets précieux et rares et une carte de son territoire, et il solheita en retour l'image de Lao tzeu et le Tao-te-King, (S Lévi, Missions de Wang himan ts'e)

<sup>(1)</sup> Beal (I A vol x, p 197) a fait une grave erreur en tiaduisant le passage suivant d'I-tsing au lieu de Rājabandhu ou Haisabhata, il a lu Haisavaidhana (le chinois est Ho-lo-se-pan-tu)

<sup>&</sup>quot;Seng chi, pretre et compagnon de Ling wan, un autie voyageur, airiva dans l'Inde par la route de la mei du sud Comme il arrivait a Samatața, le roi de ce pays, nomme Haişavaidhana, un upāsaka, rendait hommage aux trois objets de culte, et se devouait à ses devoirs religieux, il avait fait de jour en jour plus de cent mille statues en terre moulée, avait parcouru la grande Prajñā, consistant en 100000 çlokas, et était très ponctuel dans ses dévotions »

<sup>(2)</sup> H T vol 1, p 180

<sup>(3)</sup> J B A vol xvn, p 42, J R A S vol xvn, p 128 Beal, Si-yu-Ki, vol n, p 201

<sup>(4)</sup> H T vol 11, p 463

du Buddha et voilà qu'on vient encore de l'abattre, les hommes ne le verront plus »

- "En disant ces mots, il se jeta à terre de tout son corps, en proie à des transports douloureux dont la vue déchirait l'âme Il arrosa l'arbre avec le lait de plusieurs milliers de vaches, et, au bout d'une nuit, l'arbre repoussa en entier Sa hauteur etait d'une dizaine de pieds Dans la crainte qu'on ne voulût le coupei encore, il l'environna d'un mur en pierre, haut de vingt-quatre pieds C'est pourquoi, aujourd'hui, l'arbre de l'intelligence est piotege par un mur en pierre qu'il depasse d'une vingtaine de pieds (1) "
- "Le roi Çaçānka, ayant abattu l'arbre de l'intelligence (Bodhidruma), voulut détruire cette statue (du Buddha) Mais lorsqu'il eut vu sa figure bienveillante, il n'en eut pas le courage et prit le parti de s'en revenii Il dit alors à un de ses intendants "Il faut enlever cette statue du Buddha, et mettre à sa place celle du dieu Maheçvara ».
- "Apres avoir reçu cet ordre, l'intendant fut saisi de crainte, et dit en soupirant "Si je detruis la statue du Buddha, je m'attirerai des malheurs dans toute la suite des Kalpas, si je désobéis aux commandements du roi, il m'ôtera la vie et exterminera ma famille Dans cette cruelle alternative, que faut-il que je fasse "? Il appela alors un homme d'une fidelité eprouvée et l'employa à son service Sur-le-champ, il eleva devant la statue un mur en briques et, comme il auiait eu honte de la laisser dans l'obscurite, il y suspendit une lampe brillante Ensuite, devant le mui, il representa l'image du dieu Maheçvara "
- "Quand son travail fut acheve, il alla en informer le roi A cette nouvelle, le roi fut saisi d'effroi. Tout son corps fut couvert de tumeurs, sa peau se dechira et au bout de quelques instants, il mourut L'intendant, etant revenu en toute hâte, demolit et enleva le mur qui masquait la statue (2) n
- " Dans ces derniers temps, le roi Çaçānka ayant aboli la loi du Buddha, se rendit aussitôt dans le lieu (Pātaliputra) où etait la pierre (portant des traces miraculeuses) et voulut effacer les traces sacrees, mais a peine avait-elle été taillée à coups de ciseau, qu'elle redevenait unie, et que les ornements reparaissaient comme aupara-

<sup>(1)</sup> H T vol 11, p 468

<sup>(2)</sup> H T vol 11, p. 422

vant Là-dessus, il s'eloigna du cours du Gange, et s'en revint immediatement dans son pays natal »

Bien eloigne d'une pareille barbarie, Harsa multipliait ses dons aux bouddhistes et aimait à attendre leurs discussions. Outre la description donnée par Iliouen Tsang de son sejour chez Harsa et des têtes religieuses auxquelles il assista (Appendice II), nous citerons ici un court passage du meme auteur (1)

" Pres des bords du Gange, il (Harsa) fit elever plusieurs milliers de stupas, qui avaient chacun une centaine de pieds. Dans les villes grandes et petites des cinq Indes, dans les villages, dans les carrefours, au croisement des chemins, il fit bâtii des maisons de secours ou l'on deposait des aliments, des breuvages et des médicaments pour les donner en aumone aux voyageurs, aux pauvres et aux indigents Ces distributions bienfaisantes ne cessaient jamais Partout ou le Sunt (Buddha) avait laisse la trace de ses pas, il faisait elever des Sangharamas l'ous les cinq ans, il convoquait une assemblee, appelee la grande assemblee de la Deliviance (Moksamabāparisad). Il epuisait le tresor et les magasins de l'Etat pour faire du bien à tous les hommes. Il ne reservait que les armes qui n'étaient point propres à etre données en aumône Chaque année, il reunissait les gramanas des differents 10yaumes. Le troisieme et le septieme jour, il leur fusait les quatre offiandes Il decorait richement le Fauteuil de la Loi et faisait disposei, en giand nombre, les sieges de l'explication (2) Il ordonnait aux religieux de discuter ensemble et jugeait de leur force ou de leur faiblesse Il recompensait les bons et châtiait les mechants, destituait les ignorants et elevait les hommes eclaires Si quelqu'un observait fidelement les regles de la discipline, s'il se distinguait par la purete de sa vertu, le roi le faisait monter sur le siege du lion (Simbāsana) et recevait lui-même, de sa bouche, l'enseignement de la loi Si quelqu'un, bien que tenant une conduite pure et irreprochable, etait depouivu de savoir et d'erudition, il se contentait de lui donner des temoignages d'estime et de respect »

Harsa aimait a faire des dons d'une façon royale, Hiouen Tsang

<sup>(1)</sup> H T vol 11, p 251

<sup>(2)</sup> On entend ici le fauteuil de l'orateur chargé d'exposer la loi, et les sièges des religieux qui devaient assister ou prendre part à l'explication des textes

mentionne ce trait chez lui plusieurs fois Pres de Prayāga il y avait une place favorite pour la distribution des aumônes (1)

" A l'est de la capitale, au confluent de deux fleuves (Prayaga), il y a un terrain riant et eleve, large d'une dizaine de li Toute sa surface est couverte d'un sable fin Depuis les temps anciens jusqu'à nos jours, les rois et les hommes des grandes familles ne manquent jamais de s'y rendre lorsqu'ils veulent faire des aumônes, et là ils distribuent des secours sans nombre C'est pourquoi on l'a appelé la grande plaine des aumônes Maintenant, le roi Çīlāditya à l'exemple des rois, ses aieux, repand d'immenses bienfaits. Les richesses qu'il a amassées, les objets precieux qu'il a reunis en quantite pendant cinq ans, il les distribue en un seul jour dans la plaine des aumônes Le premier jour, il érigea une grande statue du Buddha, couverte de riches ornements Aussitôt, il prit des choses precieuses de la plus grande beaute et les offrit d'aboid à la statue, secondement (il en donna de semblables) aux religieux sedentaires, troisiemement, à la multitude qui etait presente, quatriemement, aux hommes qui se distinguaient par des talents superieurs, une eiudition solide, des connaissances etendues et une lare capacite, cinquiemement, aux disciples des brahmanes qui vivaient dans la retraite et fuyaient les voies du monde, sixiemement, aux veufs, aux veuves, aux orphelius, aux hommes sans famille, aux pauvies et aux mendiants »

On a essayé de montrer que la tolerance de Harsa serait allee jusqu'à encourager le christianisme Cette theorie se fonde sur des données absolument erronées (2)

L'exemple de Harsa fut suivi de ses vassaux, même de Dhruvasena

<sup>(1)</sup> H T vol 11, p, 280 Cf aussi H T vol 1, p 121

<sup>(2)</sup> Takakusu (*I-tsing*, Intiod p 28, n 8) dit que, selon le Dr Edkins, Çīlāditya aurait regu les Nestoriens Alopen et ses compagnons en 639 Cette affirmation se fonde sur un contre-sens évident. Le Dr Edkins (*Athenœum*, July 3 1880 p 8) dit seulement "Le même empereur qui accuerliait Hiouen Tsang avec bienveillance lorsqu'il revenait de l'Inde, chargé de manuscrits sanskrits, recevait avec une égale faveur les chrétiens de la Syrie, Alopen et ses compagnons "Les mots du Dr Edkins se rapportent naturellement à l'empereur chinois Kaotsong et nullement a Çīlāditya Ce n'est du reste qu'une des erreurs nombreuses qui circulent encore aujourd'hui au sujet de Harsa, tant on est tente de mettre au compte des plus puissants les actes même les plus sujets à caution

de Valabhī qui semble avon menage les bouddhistes en genéral Hiouen Tsang lui en temoigne une reconnaissance particulière (1) "Maintenant le fils du roi Çīlāditya du royaume de Kānyakubja a un gendre appele Dhruvabhata II est d'un caractere vif et emporte, et d'une intelligence faible et bornee, cependant il croit sincèrement aux Trois Precieux Chaque annee, il tient, pendant sept jours, une grande assemblee, dans laquelle il distribue à la multitude des religieux des mets exquis, les trois vetements, des médicaments, les sept choses precieuses, et des objets rares et d'uné grande valeur. Apres avoir donne toutes ces choses en aumône, il les rachète au double II apprecie la vertu et honore les sages, il révère la religion, et estime la science Les religieux les plus éminents des contrees lointaines sont surtout l'objet de ses hommages "

Malgre I etat florissant du bouddhisme au temps d'Harsa, il semble qu avec la fin de son regne la decadence se soit fait ressentir En 670 I-tsing se lamentait sur l'ignorance generale (2)

" La doctrine du Buddha devient moins repanduo dans le monde de jour en jour, quand je compare ce que j'ai vu dans ma jeunesse avec ce que je vois aujourd hui dans ma vieillesse, l'état est tout à fait different, il faut esperer que nous deviendrons plus attentifs dans l'avenir »

La disparition de ces puissants empereurs qui s'etaient tant interesses au bouddhisme ne fut pas la moindre cause du déclin de cette religion Mais l'invasion des Arabes y contribua plus encore, leurs razzias, que contenait à grand peine Harsa dans les dernieres années de son regne, acceleient la ruine des couvents et monuments bouddhiques et des pelerinages. Les Mahometans ne toleraient pas une religion d'idolâtric et en vrais iconoclastes en saccageaient tous les vestiges. Cependant le jainisme, qui était loin d'avoir eu à ses débuts les succes du bouddhisme, se maintenait au point qu'aujourd'hui encore, alors qu'il n'y a plus de bouddhistes dans l'Inde, les jainas continuent de pratiquer en paix les rites de leur religion

A la cour de Harsa, ou la tolerance était à l'ordre du jour, les jainas jouissaient d'une hospitalite sans reserve Mayura, quoique jaina, etait un des poetes favoris de Harsa Mais tout de meme en lisant le

<sup>(1)</sup> H T vol 11, p 163, dans une notice sur le Valabhī.

<sup>(2)</sup> I-tsing, p 52

Harsacarita, on est frappé du mépris que manifeste Bana à l'endroit des jainas Lorsque Harsa revient en hâte à Thanesar, pour revoir son pere sur son lit de mort, c'est une figure de mauvais augure qu'il rencontra tout d'abord (1)

- " Droit en face de lui venait un jaina nu (un Digambara) orné de plumes de paon (2), un drôle tout noir de fumee, semblait-il, la crasse de maints jours amoncelee sur lui lui salissait le coips r Si Bāna rapporte ce detail, c'est evidemment que la vue d'un jaina ne passait pas pour favorable et que les sectateurs du jainisme etaient tombes dans le discredit Dans Hiouen Tsung et dans Bana nous trouvons plusieurs descriptions ou notices des jainas et aussi des ascetes Par exemple dans Hiouen Tsang (3)
- " Les habits des herétiques sont fort varies et diffèrent chacun pai la façon Quelques-uns portent une plume de queue de paon, d'autres se parent avec des chapelets d'os de crânes (les Kapāladhārmas), ceux ci n'ont point de vêtements et restent entierement nus (les jainas), ceux-là se couvient le corps avec des plaques d'herbes tressées Il y en a qui arrachent leurs cheveux et coupent leurs moustaches, ou bien qui conservent des favoris touffus et nouent leurs cheveux sur le sommet de la tête Le costume n'a rien de détermine, et la couleur 10uge ou blanche n'est pas invariable »

Dans Bana c'est encore une description des diverses religions assemblees pres du sage bouddhiste Divākaiamitia (4)

des dévots dont les sens etaient morts, jainas à " Le roi vit blancs vêtements, (Çvetāmbaras), mendiants blancs (ascetes hindous qui avaient abandonne le bouddhisme), fideles de Kisna (Bhagavatas), étudiants en religion, ascetes qui s'etaient arrache les cheveux, sectateurs de Kapıla, jainas, Lokāyatıkas (athées), fideles de Kanāda, fidèles des Upanisads, dévots de Dieu créateur (sectateurs du Nyāya), essayeurs de métaux, etudiants en jurisprudence, etudiants des Purānas, religieux experts aux sacrifices des sept prêtres (Sāyana, X 124 1), savants grammairiens, sectateurs du Paucaratra,

<sup>(1)</sup> H. C p 168

<sup>(2)</sup> Il avait un balai de plumes de paon afin d'écaiter de son chemin les insectes, et de ne pas leur faire perdre la vie Les plumes de paon caractérisent les jainas

<sup>(3)</sup> H T vol 11, p. 69 (4) H. C pp 265 6

et d'auties encore, tous fideles observateurs de leurs dogmes, réflechissant, pressant leuis objections, soulevant des doutes, les resolvant, donnant des etymologies, disputant, etudiant, expliquant, et tous assembles là comme ses disciples. Même des singes qui s'étaient enfuis vers les tiois refuges (le Buddha, la loi, et l'assemblée) s'occupaient gravement à pratiquer le rituel du caitya, en meme temps des perroquets devoues, verses dans les Çākya Çāstras, expliquaient le Koça (le dictionnaire bouddhique de Vasubandhu, ef Buinouf Intiposos) et quelques mainas, qui avaient conquis le repos après des exposes des devoirs monastiques (les dix çiksāpadas), faisaient des lectures de la loi, des hiboux qui avaient obtenu la vue par l'audition assidue de la sainte doctrine, muimuraient l'histoire des naissances diverses du Bodhisattva, meme des tigres y assistaient ils avaient abandonne l'usage de la viande sous l'influence calmante de l'enseignement bouddhique n

Dans Bīna (1) nous avons de plus un recit des faits d'ascétisme dont pouvaient se vantei les ministies, domestiques et amis du roi Prabhākaravaidhana apies sa moit "Les uns, las de la vie de courtisan, abandonnerent les plaisirs qui se trouvaient entre leurs mains, et vecurent dans des clairieres de forets avec une nourriture limitée, les autres, se nourrissant de l'air seul, devinrent des ermites emacies, riches seulement en vertu. D'autres se vetirent de robes rouges et étudierent le système de Kapila dans la montagne d'autres encore, arrachant leurs pai ures, se nouerent le nœud d'ascete sur la tête et se refugierent en Çiva, d'autres demeurerent dans des ermitages silvestres, lechés du bout de la langue par les cerfs, d'autres firent des vœux et, moines rases, ils errerent çà et là, portant de l'eau dans des cruches et dans le cieux des yeux, les yeux iouges et frottes de la main n

Ce sont ces faits d'ascetisme qui rendirent populaire le jainisme chez un peuple qui de tout temps a eu le plus grand mepris ou la plus profonde indifference pour les souffrances physiques

<sup>(1)</sup> H C pp 192-3

# Liste des principaux auteurs et de leurs œuvres. (600-650)

| Habsa Çīlāditva,        | Nāgānanda (Jīmūtavāhana-nāṭaka), Prīyadarçīkā, Ratnāvalī, Astamahāçrīcaityasamskṛtastotra, Suprabhātastotra, des vers épars dans les inscriptions ou dans les anthologies, Jātakamālā, composée par des hommes de lettres de cette époque |  |  |
|-------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| Bāna,                   | Harsacarıta, Kādambarī, Mukutatādıtaka, Pārvatīparınaya, Sarvacarıtaprahasana, Candıkāçataka, des vevs épars dans les anthologies                                                                                                         |  |  |
| Matūra,                 | Sūryaçataka,<br>Aryamuktāmālā,<br>Mayūrāstaka,<br>des vers epars dans les anthologies                                                                                                                                                     |  |  |
| Mānatunga,              | Bhaktāmarastotra,<br>Bhayaharastavana,<br>Bhattibharastavana.                                                                                                                                                                             |  |  |
| JAYĀDITYA, )<br>VĀMANA, | Kāçıkāvrttı                                                                                                                                                                                                                               |  |  |
| Внавтвнаві,             | Nītiçataka, Çıngāraçataka, Vairāgyaçataka, Bhattikāvya, Bhartrhari-çāstra, commentaire sur le Mahābhāṣya de Patañjali Vākyapadīya, Bedāvṛtti                                                                                              |  |  |

## CHAPHEL III

I I MONDE LITTERAIRE A LA COUR DU ROI HARSA

parts S'ıl n'est pas tout à fait vrai qu'

Un Auguste aisément peut faire des Virgiles,

l'exemple de Harsa semble bien prouver qu'un patronage genereux et intelligent suffit du moins a assurer à Kālidāsa une glorieuse posterite

Autour de Harsa s'est donc groupée une societe brillante, amie des plaisirs intellectuels, amoureuse des joûtes spirituelles, toujours prête à sourire d'un bon mot, a rencherir sur une pensee ingenieuse. Ce n'est pas une haute naissance, un lignage illustre, ou des actions d'eclat a la guerre qui decident de l'entrée a la cour de Haisa il y suffit d'un petit poeme compose dans les regles « Grand est le pouvoir de la deesse de la parole », dit Rājaçekhara, « c'est elle qui mit au nombre des courtisans de Harsa, Mātanga Divākara ainsi que Bāna et Mayūra » (1)

Du reste, les protegés de Harsa n'ont pas tau d'eloges sur le compte de leur hôte royal Perdu d'admiration, Bāna (2) s'exclame " Ma langue semble arrêtee et entravee dans ma bouche par les utsāhas (3) d'Âdhyarāja (Harsa) (4) qui sont fixés dans mon cœur, meme si je ne m'en souvenais plus, et ainsi ma langue n'a-t-elle point de succes poétique "

Ailleurs il renonce, faute de mots, a definir son habilete poétique (5), ou bien encore il le montre surpassant chacun de son originalite dans les assemblees litteraires

"Dans les concours poétiques il (Harsa) fit coulei un nectar de son propre cru qu'il n'avait pas ieçu d'une autre source (6), ou encore "Son habileté poétique est si grande que les mots n'existent pas (pour exprimei ses idees poetiques), (7)

<sup>(1)</sup> Rājaçekhara, cité dans le *Paddhati* de Çārngadhara, est l'auteur d'un veis intéressant « Aho prabhāvo vāgdevyā yan Mātangadivākarah | Çrī-Harsasyābhavat sabhyah samo Bāna-Mayūrayoh (Z. D. M. G. vol. 27, p. 177)

<sup>(2)</sup> H C p 6 (18)

<sup>(3)</sup> Utsāha veut dire aussi bien « exploit » que « ficelle »

<sup>(4)</sup> Pischel, (Nachrichten d. K. Gesell d. Wiss Göttingen 1901 p. 485) prouve qu'Adhyarāja est synonyme de Harsa

<sup>(5)</sup> H C p 86

<sup>(6)</sup> H C p 79.

<sup>(7)</sup> H C. p 86.

 $n\bar{a}val\bar{\iota}$ , la  $Priyadarçih\bar{a}$  et le  $N\bar{a}g\bar{a}nanda$  A propos de la  $Ratn\bar{a}val\bar{\iota}$ , le  $K\bar{a}vyaprah\bar{a}ça$  (1) a emis un doute sur la personnalite de son auteur, il affirme, sans qu'on sache sui quel temoignage il se fonde, que Haisa l'aurait achetee à prix d'or de Bāna et s'exprime ainsi (2) « La poesie donne des richesses ainsi que Bāna (3) et d'autres en

On a cru en général en Europe que Bāna aurait peut-être écrit la  $Ratn\bar{a}$ - $va\bar{t}i$ , mais comme on n'a pas eu de preuves certaines ni pour la paternite de Harşa ni contre, on s'est contenté de ne pas discuter sur un sujet si ardu

Dans l'Inde les choses se sont passees autiement. De tout temps on y a aimé les discussions, même celles qui n'aboutissent a aucun iésultat. Et aussi recemment qu'en 1902, T. S. Nāiāvana Çāstii a écrit comme dissertation pour le M. A de Madias une biochuie d'une vingtaine de pages ayant pour titie "Sri Haisha the Diamatist, a dissertation on the age and identity of the author of the Priyadaisika, the Ratnavali, and the Nagananda "Dans ces pages l'auteur cherche a prouver 1º que Çrī Harşa et Vikramāditya ne font qu'un, 2º que le Nāgānanda ne contient pas de doctrines essentiellement bouddhistes, 3º que le Mālavikāgnimitra ressemble a la Ratnāvalī, donc que Kālidāsa a imité l'auteur de la Ratnāvalī, 4º que l'auteur des trois drames fut un nommé Bhāsa, Bhāsaka, ou Dhāvaka

Il ajoute que lui-même aurait trouvé dans un manuscrit du *Kāvyaprakāça* de la Bibliothèque Connemara a Madras, Bhāsaka pour Dhāvaka

Ces identifications d'un letti é hindou, assez peu connu du monde indianiste, ne mériteraient point si longue mention, si elles n'avaient été suivies d'un fait plus grave Le même T S Nāiāyana Çāstri a pris part a la publication d'un « Complete F A Sanskrit Text, 1904 » contenant entre autres le Nāgānanda avec commentaire, etc Dans ce volume on fait précéder le Nāgānanda de plusieurs extiaits en sanskrit d'auteurs sanskrits C'est ainsi qu'on nous donne un extrait qu'on attribue a Rājaçekhara, « Kavivi-

<sup>(1)</sup> Kāvyapı akāça, traduit dans " The Pandit ", N S vol 18

<sup>(2)</sup> P 2, édition de Bombay

<sup>(3)</sup> Dans le premier chant du Kāvyapi ahāça on lit "Kālidāsādīnām iva yaçah Çrī-Harsādei Dhāvakādīnām iva dhanam " "La gloire a des gens comme Kālidāsa, des richesses à des gens comme Dhāvaka, de la part de Çrī Harṣa "D'après cette phiase, piesque tous les pandits croyent que Harṣa aurait acheté la Ratnāvalā a "Dhāvaka "Seulement Dhāvaka n'a jamais eu d'autie existence que celle d'une variante de manuscrit En effet, au lieu de Dhāvaka on lit dans les MSS divers Bāna, Bhāsaka, etc G Bühler (Tour in search of Sanski it MSS 1877) dit que tous les MSS du Kasmīr ont Bāna au lieu de Dhāvaka Dans une lettre de Bühler écrite du Kasmīr (Indische Streifen, vol 14, p 407), on trouve "Tous les MSS du Kasmīr lisent Bāna au lieu de Dhāvaka, dans l'ecriture çāradā Bāna et Dhāvaka se confondent facilement "

reçurent de Çrī Harsa et d'autres rois » Cette accusation a été répétée ensuite docilement par les commentateurs, ce qui du reste ne la con-

mār çākhye grandhe » Cet ouvrage jusqu'a présent inconnu des sanskritistes serait-il identique à la Kāvyamīmāmsā (Peterson, Fifth Report, p 19)? Il serait peut-êtie plus prudent d'en douter, je donne le texte et la traduction de ce prétendu extrait

Bhāso RāmilaSaumilau Vararucih Çrī-Sāhasānkah kavir | Mentho BhāraviKālidāsaTaralāh Skandah Subandhuç ca yah || Daṇdī BānaDivākarau Ganapatih Kāntaç ce Ratnākarah | siddhā vasva Sarasvatī Bhagavatī ke tasya sarve 'py amī ||

Kāranan tu kavītvasya na sampan na kulīnatā |
Dhāvako'pī hī yad Bhāso kavīnām agrīmo 'bhavat |
ādau Bhāsena racītā nātikā Prīyadarçīkā |
nīiīsvasva rasajnasya kasva na prīyadarçanā |
tasya Ratnāvalī nūnam ratņamāleva rājate |
daçarūpakakāminyā vaksasvatvantaçobhanā |
Nāgānandam samālokya vasva Çrī-HarsaVikramah |
amandānandabharītah svasabhyam akarot kavīm ||
Udāttarāghavam nūnam udāttarasagumphītam |
yad vīksva Bhavabhūtvādvāh praninvur nātakānī var ||
çokaparvavasānā 'sva navānkā Kiranāvalī |
mākandasyeva kasvātra pradadātr na nīrvītīm ||
Bhāsanātakacakre 'pī chekarīh ksipte parīksītum |
Svapnavāsavadattasya dāhako bhūn na pāvakah ||

" Bhāsa, Rāmila, Saumila, Vararuci, Crī Sāhasānka, le poète Mentha, Bharavi, Kalidasa, Tarala, Skandha, Subandhu, Dandin, Bana, Divakara, Ganapati, Kanta, Ratnakara, pour celui qui possede une parfaite Muse comme maitiesse qu'est-ce que tous ceux-là mêmes? [La cause de la poésie, ce n'est ni la bonne naissance ni la foi tune, cai Dhavaka, c'est-à-dire Bhasa, fut le premier des poètes La petite comédie héroique, Priyadai çikā, faite par ce même Bhasa, pour celui qui apprécie le gout et n'est pas envieux, n'est-elle pas un spectacle agréable? Assurément cette Ratnāvalī brille comme un collier de pierres précieuses qui resplendissent extrêmement sur le sein de la maitresse des dix formes dramatiques. Après avoir contemplé son Nāgānanda, Ciī Harsa Vikiama, iempli d'un grand plaisir, fit admettre le poète à sa cour Aussi son Udattai aghava est-il arrangé avec un goût parfait et Bhavabhūti et d'auties encore, l'ayant vu, composèrent leuis comédies héroïques Sa Kuranāvalī en neuf actes, finissant en tragédie, donne un plaisit qui n'a d'égal que celui que donne le groupe des rayons du santal] Les gens de goût ont beau y jeter pour les éprouver les nombreux diames de Bhasa, l'incendie du Siapnavasaiadatta ne les a pas consumés n Les quatre premières lignes se trouvent sous le nom de Rajacekhara dans

firme en rien, et il n'y a en définitive aucun fond à faire sur elle Au surplus, la paternite de Harsa est garantie, comme c'est le cas pour beaucoup d'autres poetes de l'Inde, pai la répetition dans chacun des trois drames des mêmes stances Dans chaque prologue, il est dit en effet

" Çrī Harsa est un poete habile, cette assemblée est composee de connaisseurs, l'histoire du roi des Siddhas (ou bien du roi Vatsa) est intéressante, et nous sommes de bons comédiens, une seule de ces conditions aurait suffi pour en garantir le succes, or, je suis assez heureux pour les reunir toutes (1) "

Deux de ces drames, la Ratnāvalī et la Priyadarçilā, appartiennent au genre de la petite comédie héroique (nātikā) et sont construits sur le modele du Mālavilāgnimitra de Kālidāsa Leur titre même les distingue des grands genres, il est tire, comme en général celui des pieces du genre secondaire du drame, du nom de l'héroïne principale Dans ces pieces les sentiments qui predominent sont ceux de l'amour et ainsi que l'indique l'appellation feminine du genre (nātikā), ce sont des femmes qui y tiennent la première place La matière est fictive et non empruntee à la légende, le héros est un roi noble et joyeux, l'heroïne est, à l'insu de tous, originaire de famille royale et elle tient à la cour un emploi de demoiselle d'honneur Le roi s'eprend d'elle, mais ne peut donner libre carrière à ses sentiments amoureux sans encourir la jalousie et la colère de la première reine Il faut que fortuitement se découvre la noble race dont est issue l'héroïne, pour

le Çãi ngadharapaddhati, 8, 17 , les deux dermeres sous le même nom dans la Sūktimuktāvatī

Il est plus que curieux de voir dans le même extrait de douze lignes inconnues, (l'auteur ne dit pas ou se trouve le manuscrit) la confirmation dans tous ses détails, de la dissertation de 1902 de T S Çāstri On y trouve que Çrī Harsa égale Vikrama, que l'auteur des drames fut "Dhāvaka, c est-à-dire Bhāsa, que Dhāvaka fut l'auteur des trois pièces Merveilleuse confirmation de ce que T S Çāstri, avait établi en 1902 Seulement pourquoi ne pas nous dire d'ou il a pu tirei cet extrait, dans lequel les quatre premières et les deux dernières lignes (deja connues) se retrouvent ensemble? Pourquoi ne pas avoir publié ces lignes en 1902 au lieu d'attendre jusqu a 1904 et les introduire (sans mot dire) comme préface a une édition classique au lieu d'annoncer dans toutes les revues de l'Inde cette merveilleuse découverte qui devrait résoudie tant de problemes?

<sup>(1)</sup>  $N\bar{a}g\bar{a}nanda$ , trad A Bergaigne, p 3 (Le même vers se trouve  $Ratn\bar{a}v$  v. 6, Priyad v 3,  $N\bar{a}g\bar{a}n$  v 3)

que celle-ci vienne enfin occuper dans le harem une place légitime · cette mince intrigue de palais exige pour se nouer, se développer et se resoudre un ensemble de quatre actes et s'accompagne d'accessoires tels que la musique, la danse, le chant qui distinguent encore la petite comédie heroique de la grande (1) Ce n'est donc point l'originalite qui fait le merite de ces pieces où les personnages, les situations, les épisodes, se repetent toujours les mêmes Aussi le poete ne cherche-t-il guère qu'à exprimer élégamment les motifs qui lui sont eternellement proposes toute la variéte des sentiments que fait naîtie l'amour, l'émoi pudique, la surprise innocente, l'abandon de soi-même ou bien le depit passager, la bouderie naive ou moqueuse, la jalousie même ou l'emportement, ou encore les multiples aspects de la nature, voilà ce qu'il aime à tracer d'un style toujours travaillé et egalement parfait, et voila en quoi consistent au point de vue indigene les mérites d'une petite comedie heroique. Les amours inconstantes et legeres du roi Vatsa Udayana, qui forment la matiere des deux pieces de Har-a, avaient ete deja traitées par Bhasa, chez qui Harsa a notamment trouve le modele pour son incendie de la Ratnāvali (acte IV) (2), certaines situations dramatiques mêmes, les incidents qui etoffent l'intrigue ne sont même pas de l'imagination de Harsa, c'est à Kālıdāsa que celui-ci les a empruntes sans vergogne Quant a l'histoire de Ratnavali, on la trouvera entierement contée dans le Kathāsarītsāgara de Somadeva (III, 16), elle se trouvait donc dejà dans la Brhathathā

Aussi les stances propitiatoires de la Ratnāvalī ressemblent-elles étrangement à celles qui sont attribuees à Bhāsa (3) Nous citons les vers de Bhāsa dans la traduction de M Levi " Au moment ou les rites du mariage allaient s'accomplir, distraite de sa priere au dieu, Gaurī vit, tracee devant elle, l'image de son epoux avec la Gaugā sur la tete, émue alors de trouble, de surprise, de colere et de pudeur, longtemps elle tarda, malgre les recommandations des vieilles femmes, à répandre sur l'aimé une poignée de fleurs. Puissent ces fleurs vous proteger. Nous donnerons une courte analyse de la Ratnōvalī

<sup>(1</sup> Cf. S Levi, Le Treôtre Indien, p 146

<sup>(2)</sup> Ci Gaudaroko v ST)

<sup>(°)</sup> Saduktikarı āmi ta Çāri g Podāh 4 16 (Dans Aufrecht et cans la Sikkāntāralī Introd)

ACTE I Yaugandharāyana, ministie du roi Vatsa, a appris par une prophétie que Ratnāvalī, fille du roi de Ceylan, assurera la domination du monde à son mari Il desire la marier avec Vatsa, seulement le roi est tout entiei aux charmes de la reine principale, Vāsavadattā Le ministie demande la main de Ratnāvalī directement au roi de Ceylan, sans en parler ni à Vatsa ni a la ieine Ratnāvalī est envoyée par son père avec de riches cadeaux, mais la barque sur laquelle elle s'est embarquee, sombre

La jeune fille se cramponne à une planche et est ainsi sauvee par un marchand de Kauçāmbī, qui voyant sur elle un riche collier, l'envoie à la cour Le ministre l'admet sous le nom de Sāgarikā parmi les demoiselles d'honneur de la reine C'est la fête du renouveau, deux suivantes de la reine entrent en magnifiant l'amour et le printemps (cf Çahuntalā, acte VI) et prient le roi d'aller honorer Kāma en compagnie de la reine qui l'attend Vāsavadattā, émue de la beaute et de la grâce de Sāgarikā, prend ombrage et la renvoie, de peur que le roi ne la remaique Sāgarikā, au lieu de chercher la perruche envolée de la reine, se cache curieuse d'assister aux ceremonies elle voit le roi, c'est, pense-t-elle, Kāma en personne, et elle l'adore de loin Mais quel n'est pas son trouble quand le heraut qui annonce les heures lui apprend que c'est le roi Udayana en personne, à qui son pere la destinait comme epouse

ACTE II Deux survantes se racontent les dernieres nouvelles, puis paraît Sāgankā elle peint de memoire le portrait de Vatsa Son amie, la suivante Susamgatā, qui a surpiis son secret, lui fait conter son aventure et esquisse le portrait de Sagarika a côte de celui du roi Tout à coup, bruit terrible, fuite precipitée des jeunes filles singe captif a casse sa chaîne et jette l'epouvante dans le barem (Cf Cahuntala, acte I, et Mālavihāgnimitia, acte IV) Dans le tumulte la perruche s'echappe et vient se percher sur un arbre, près du tableau que les jeunes filles ont abandonne Le roi arrive et la perruche repète la conversation de Sagarika et de son amie Le roi découvre le tableau et tombe amoureux Les deux amies reviennent prendre leur dessin et le roi, voyant l'original du tableau, lui exprime son amour Sur ce, arrivee subite de la reine, fuite des jeunes filles, la reine a saisi le portrait, reconnu sa suivante, et elle se retire devant les vaines protestations de son epoux (cf Mālavikāgnimitia, actes III et IV)

Acti III Le bouffon de concert avec Susamgatā machine une entrevue moins mouvementee. Sāgarikā prendra le costume de reine et accompagnee de Susamgatā, deguisee elle aussi, pourra allei au rendez-vous du 101 dans le jardin, sans eveillei les soupçons de la reine. Mus les espions de Vāsavadattā lui rapportent tout, elle va au rendez-vous d'amour et c'est i elle que l'epoux infidèle adiesse les galantes fleurettes dont il cioit flatter Sāgarikā. Elle se revele et se retire, courioucce. Survient Sāgarikā dans ses atours de reine, elle entend les lamentations du roi et accablee de confusion, tente de se pendre. Le rei, crovant que la reine veut s'arracher la vie, s'élance, c'est Sāgarikā. Mus la reine se repent bien vite de sa coleie, elle revient faire sa paix et tombe juste sur le couple amoureux. Furieuse a nouveau, elle se retire entrainant cette fois comme prisonniers sa rivile et l'artificieux bouffon (Cf. Malavakagnimitra, actes III et IV)

ACTI IV La reine a rendu la liberte au bouffon, qui a reçu en souvenir do la princesse son collier. Il le remet au roi, qui le lui passe au con Puis le roi reçoit la nouvelle d'une victoire. Rumanvat a soumis les kosalis, en meme temps, un magicien vient faire au roi se offres de service, tandis qu'il pratique des enchantements divers, arrivent Rībhravva et Vasubbūti, sei viteurs du roi de Ceylan, ils recontent leur naufrige et la perte de Rathāvalī. Soudain, des eris selvent le harem est en flammes. Vāsavadattī supplie Vatsa d'iller suiver Sīgarakī emprisonnée. Vatsa selance, saist sa bientime a qu'in l'out d'un coup les flammes seleignent, e etait un tour du magici n. Mais Bībhravva e. Vasubhūti reconnaissent le collier, pas Renīvalī e'lesto me. Vāsaradatā constate que Rathāvalī est sa cous ne e. la upun, un roi. Le min sir. Yaugandharā, ai a e.plique at roi, un rei que ieut justala la venue meme du magicien et a l'inconu a a e. elimbin, par lui.

darçıkā chez le roi Vindhyaketu, allie de Drdhavarman. Mais Vatsa a envoye aussi son armee contre Vindhyaketu, qui est tue sur le champ de bataille. On trouve Priyadarçıkā dans son palais et on la croit la fille de Vindhyaketu et on la donne à Vāsavadattā, épouse de Vatsa, comme fille d'honneur, sous le nom d'Āranyakā

ACTE II Le roi Vatsa se promenant avec le bouffon dans les jardins, rencontre Āianyakā et s'éprend d'elle Tandis qu'Aranyakā cueille des lotus, la suivante Indīvarikā s'éloigne d'elle et la laisse seule Les abeilles qui lutinent autour des lotus assaillent la jeune fille, elle se cache la figure sous son manteau et appelle au secours Le roi s'approche, la serre dans ses bras, et elle le laisse faire, croyant que c'est Indīvarikā S'apercevant de son erreur, elle appelle a nouveau et elle apprend du bouffon que c'est le roi Vatsa, à qui elle etait destinée par son pere, aussitôt elle se sent éprise A ce moment Indīvarikā arrive, le roi et le bouffon se cachent de nouveau, tandis qu'Āranyakā s'en va avec la suivante (cf Çahuntalā, acte I)

ACTE III La vieille confidente de la reine, Sāmkrtyāyanī, a fait une piece de théâtre sur les amours de son maître et de sa maîtresse (1) On a repété la piece la veille, et Āranyakā qui jouait le rôle de Vāsavadattā était distraite et jouait de travers Elle confesse son amour à la suivante Manoramā, qui tient le rôle du roi, le bouffon et Manoramā imaginent une ruse qui reunira les amants, ce sera le roi qui jouera son propre rôle On représente la piece cependant Vāsavadattā est choquée par la trop vive realité de la piece, elle se retire du spectacle et trouve le bouffon endormi, réveillé en sursaut il trahit le secret (cf Mālavikāgnimitra, acte IV) Furieuse, la reine fait lier solidement le bouffon, et fait emmener Āranyakā Le roi la prie de se calmer, mais elle ne lui répond point (cf Mālavikāgnimitra, actes III et IV et Ratnāvalī, acte II)

ACTE IV Āranyakā a été enfermee par Vāsavadattā, et malgré les efforts de Vatsa, de Manoramā et du bouffon, elle reste en prison La tante de Vāsavadattā est l'epouse du roi Didhavarman, prisonnier du roi des Kalingas Le roi, pour satisfaire la reine, lui annonce qu'il a vaincu le roi des Kalingas et retabli Didhavarman dans son royaume

<sup>(1)</sup> Vatsa avait été mis en prison par Pradyota, qui voulait faire de lui son gendre il est mis en liberté a condition d'enseigner la musique a la princesse Vāsavadattā, sa fille Vatsa s'enfuit avec elle et l'épouse

Le chambellan de Didhavarman apporte lui-même la confirmation des paroles de Vatsa, en annonçant la moit du roi des Kalingas Il annonce en meme temps la disparition de Priyadarçikā, la fille du roi Manoramā entre soud iniement, apportant la nouvelle qu'Āranvakā a bu du poison. Le roi, qui a appirs dans les regions infernales les tormules qui detruisent l'effet des poisons, s'efforce de la guerir le chambell in reconnait alors la fille de Didhavarman, et Vāsavadattā pleure deju la mort de sa cousine. Le roi à l'aide de ses foi mules magiques fut revenir petit i petit Privadarçikā (cf. Mālavikāqnimitia, acte. IV.). Vāsavadattā, vovant que. Privadarçikā est sa cousine, ne saurait la refuser au roi, qui aura en elle une epouse legitime à côte de Vāsavadattā.

Ce n'est pas par l'action que peuvent valoir de telles comedies peu compliquee, peu emouvante, ce n'est pas l'intrigue qui fait ici la force du drame Capendant la Ratnavali est mille fois citee dans la litterature dramatique et c est à elle que se referent le plus souvent le Davar apa et le Salutyadarpana dans les exemples dont ils appuient leurs regles. C'est que les personnages de ces comedies correspondent de tout point aux types techniques, leur valeur aux yeux des critiques hindous est en raison inverse de leur originalite. Et puis le merite litterure de ces pieces n'est pis a dedaigner, le developpement de l'intrigue est sinon original, du moins habile et d'une grande aisance, et le pocte a su tirer avantige des accessoires dramatiques qu'il avait a sa disposition chant, musique, mimique et danse, fondus comme ils le sont dans l'action, meriteraient à l'auteur des applaudissements par tous pays Si Haisa n'y gagne pas le nom de grand pocte, on n'en saurait pas moins reconnaître la clarte de sa langue, la simplicite de son style et la delicatesse de son goût

Si different que soit par ulleurs le troisieme drame de Harsa, le  $N\bar{a}q\bar{a}nanda$ , les memes qualites  $\sim v$  retrouvent et pourraient en garantir l'authenticite, meme si l'on negligeait de noter que le prologue (1)

| (1) | $Ratnar{a}valar{i}$ |          | Prvyađar cikā   |       |    |          | Nägänanda |                   |  |
|-----|---------------------|----------|-----------------|-------|----|----------|-----------|-------------------|--|
|     | Prologue            | (moitie) | $-\mathbf{p}_1$ | ologi | ue | (mortié) | =         | Prologue (mortie) |  |
|     | 1                   | 6        | =               | I     | V  | 3        | _         | I v 3             |  |
|     | 1                   | 87       | <del></del>     | II.   | 7  | 12       |           |                   |  |
|     |                     |          |                 | III   | 1  | 10       | =         | I v 14.           |  |
|     |                     |          |                 | Ш     | 7  | 3        | =         | IV v 1            |  |

des trois pièces est le même avec quelques variantes nécessaires, et qu'un certain nombre de stances y sont répetées fidelement. C'est que le Nāgānanda est un drame d'un type rare dans l'Inde et son héros Jīmūtavāhana a pu difficilement être catalogué par les théoliciens indigènes c'est en effet une pièce d'edification bouddhique où l'on voit prêcher d'exemple l'esprit de sacrifice et de renoncement à la vie Tandis que la Ratnāvalī et la Priyadarçilā débutent par une invocation à Çiva, à Gaurī et a d'autres divinités hindoues, le Nāgānanda se place sous les auspices du Buddha Telle est la facilite d'emprunt entre elles des diverses religions de l'Inde, tel est l'eclectisme de leur pantheon, qu'il n'y a pas lieu dans cette même pièce où le sacrifice bouddhique est exalté, de s'étonner de voir à la fin paraître la déesse Gaurī qui récompense le bodhisattva de ses mérites

A quelle époque et dans quelles circonstances fut representé ce drame, on a cru pouvoir y répondre en se fondant sur un passage d'Hiouen Tsang Celui-ci, en mentionnant les fêtes religieuses que le roi celébrait à Prayaga, au confluent du Gange et de la Yamuna, nous a conserve la description des cérémonies auxquelles assistèrent dix-huit rois, vassaux de Harsa, et cinq cent mille personnes, tant moines que laïques Le piemier jour, dit il, on installa la statue du Buddha, le deuxième celle du Soleil, et le troisieme celle de Mahecvara Muni de cette donnée, M Cowell (1) a essaye de precisei l'annee et le jour même de la première du Nāgānanda Il estime donc que le jour des cérémonies bouddhiques relatees par Hiouen Tsang on joua le Nagananda devant ce " parterre de rois " à qui s'adresse le directeur dans le prologue, et que le jour de l'inauguration de la statue de Maheçvara, on joua la Ratnāvalī, qui est sous l'invocation de Çiva Mais les prologues mêmes de ces deux pieces combattraient plutôt cette ingenieuse conjecture Voici celui du Nagananda (2)

"Trêve aux longues prieres! Aujourd'hui, jour de la fête d'Indra, l'assemblee des rois venus de tous les points de l'horizon et baisant les pieds, ces lotus, du roi Çrī Harsa Deva m'a très civilement fait appeler et m'a dit "Notre maître, Çrī Harsa Deva, a compose sur le Cakravartin (3) des Vidyādharas, avec un arrangement nouveau du

<sup>(1)</sup> Préface de la traduction anglaise du Nāgānanda de P Boyd

<sup>(2)</sup> Traduction d'A. Bei gaigne

<sup>(3) &</sup>quot; Empereur universel "

sujet, une piece intitulee "Li joie des Seipents ». Nous en avons entendu parler, mais nous ne l'avons pis vu representer. Il faut done, tant par egard pour ce roi cheri de tous, que pour notre propre plaisir, que tu nous fasses donner aujourd'hui une bonne représentation de cette piece »

Le prologue de la Ratnāvalī est identique à colui-ci, excepté qu'au lieu de "jour de la fete d'Indra », il y a " fête du printemps ».

La conjecture de M Cowell que le Nāgananda fut représenté le jour de l'installation de la statue du Buddha semble assez pou s'arranger avec les mots du prologue « Aujourd'hui, jour de la 18te d'India »

De meme la fete du printemps n'est pas si specialement attachée au culte de Çiva, qu'on puisse rattacher la ropresentation de la Ratnavall a la fete de Maheçvara. Tout ce qu'on pout assirmer avec un plein degré de certitude, c'est que les pièces surent representées à l'occasion d'une fete religieuse quelconque, sans qu'on puisse dire désinitivement laquelle. D'autre part ce que nous en dit I-tsing ne nous permet par d'assirmer davantage (1)

Malaya, accompagné de son bouffon (1), il voit la jeune Malayavatī, fille du roi des Siddhas, qui mene la vie d'ascete dans un ermitage consacré à la deesse Gaurī Il s'éprend d'elle et entend le récit d'un songe qu'elle a eu La déesse Gaurī lui est apparue et lui a designe le Cakravartin des Vidyādharas comme son futur époux. Le bouffon met les deux jeunes gens en presence et Malayavatī a son tour s'éprend du prince Leur entretien est interrompu par un ascete qui vient rappeler Malayavatī a l'ermitage de Gaurī. L'ascete nous annonce que le jeune roi des Siddhas, Mitrāvasu, est parti chercher le prince Jīmūtavāhana pour lui offrir la main de sa sœur. L'intrigue continue ensuite parce que les deux amants sont ignorants de leurs noms respectifs

ACTE II Malayavatī, souffrante de son amour et tourmentée par la fievre, fait preparer un banc de pierre pour s'y reposer Elle confie son secret à sa suivante, quand un bruit de pas les fait fuir et se cacher Jīmūtavāhana, accompagne du bouffon, s'asseoit sur le banc, et le prince, apres avoir fait un récit de son amour, peint sur le banc le portrait de Malayavatī Mitrāvasu survenant offre la main de Malayavatī à Jīmūtavāhana, qui la refuse incontinent, dans l'ignorance où il est du nom de celle qu'il aime Mais Malayavatī a entendu le refus du prince et de desespoir elle veut se pendre (cf Rutnāvalī, acte III) Sa suivante qui la surveille, soupçonnant quelque chose, crie au secours, le jeune prince accourt et lui exprime sa flamme, pour la rassurer completement il lui montre le portrait qu'il vient de tracer sur le banc

ACTE III Apres le mariage et le festin qui s'ensuit, nous assistons à une scene comique entre le parasite ivre et le bouffon, qui s'est déguisé en femme et enveloppé d'un voile pour échapper aux attaques des abeilles. Puis l'amante du parasite taquine le bouffon, qui est comme dans toutes les pieces un brahmane, et elle veut le forcer de boire dans sa coupe. Apres cet intermede, les nouveaux époux se promenent dans les jardins et s'amusent d'une nouvelle scene burlesque ou la suivante barbouille la figure du bouffon en bleu avec du jus de tamāla. Mitrāvasu accourt en hâte et apprend a Jīmūtavābana que son parent Matanga s'est empare de son royaume, il lui demande

<sup>(1)</sup> Le vidüşaka

ses ordres pour le renverser Le héros, heureux d'être délivré du fardeau de la couronne, refuse de faire aucune démarche pour reprendie son royaume

Jusqu'ici les trois actes du  $N\bar{a}g\bar{a}nanda$  se sont passes d'une façon tout à fait conforme aux regles de la technique. Les actes n'ont eté remplis qu'avecles mêmes sujets que la  $Ratn\bar{a}val\bar{\imath}$  ou la  $Priyadarçih\bar{a}$ . Mais avec le quatrième acte, tout change pour une fois, le traitement est original l'érotique se trouve change pour le pathetique et l'horrible. La comedie noble devient melodrame

ACTE IV Jīmūtavāhana se promenant avec son beau-frere Mitrāvasu pres de la mer decouvre des montagnes d'ossements Étonné, il demande la raison de tant de morts Mitravasu lui explique que ce sont les restes des Nagas, des serpents qu'on offre journellement à Garuda, le roi des oiseaux, par suite d'un traite qu'il a imposé au roi des serpents Jīmūtavāhana, pris de pitie, se decide à se sacrifier, même pour conseiver la vie à un seul serpent Tandis que Mitravasu s'éloigne, le héros entend des cris de femme c'est la mère d'un jeune Nāga, nomme Çankhacūda, destine au sacrifice, qui accompagne son fils et l'embrasse en pleurant La mere croit voir dans le prince qui s'approche, le terrible Garuda, et s'offre à mourir à la place de son fils Touché de tant d'amour, Jīmūtavāhana veut lui-même remplacei le jeune Nāga Les deux Nāgas refusent cette offre magnanime et se retirent pour faire pieusement le tour du temple de Civa Jīmūtavāhana profite de leur absence pour endosser des vêtements 10uges, les insignes de la victime et monter sur la pierre du supplice Garuda survient et l'emporte sur le mont Malaya, tandis qu'il pleut des fleurs et que resonnent les tambours célestes

Acte V Une pierre precieuse de la couronne de Jīmūtavāhana tombe du ciel, souillee de sang, aux pieds de son pere Jīmūtaketu Malayavatī, suivie de ses beaux-parents et du jeune Çankhacūda, part à sa recherche Çankhacūda decouvre le terrible Garuda, s'offre à lui servir de pâtuie, mais trop tard Jīmūtavāhana doit être sacrifié L'oiseau, apprenant du Nāga qu'il a frappe le prince des Vidyādharas, veut monter sui le bûcher justement les parents de Jīmūtavāhana et Malayavatī arrivent portant le feu qui doit les consumer Le héros s'est evanoui en presence de tous ceux qui lui sont chers ceux-ci s'evanouissent également, Garuda ne peut supporter tant d'horreur, îl se repent et jure au heros expirant qu'il ne mangera plus de

serpents Il part pour supplier Indra de faire pleuvoir l'ambroisie et de ressusciter non seulement Jīmūtavāhana, mais encore tous les princes des serpents qu'il a manges Malayavatī, avant de monter sur le bûcher avec sa famille, reproche à Gaurī son manque de foi, elle ne lui a pas donne pour époux un Vidyādhara qui fût Cakravartin La deesse paraît, ressuscite le heros, et le sacre Cakravartin des Vidyādharas En même temps la pluie d'ambroisie, demandee par Garuda, tombe, et à son contact ressuscitent les princes des serpents dont il ne restait que les os Gaurī donne des joyaux célestes au nouveau Cakravartin, lui fait remettre la soumission de l'usurpateur Matanga et lui rend son royaume

Tel est ce drame sur lequel il n'est pas de remarques à ajouter qui n'aient dejà ete faites (1) Il est curieux suitout comme essai d'adaptation d'une legende pieuse et édifiante a un genre qui ne semble comporter de nature que legerete et galanterie Sans doute la foi bouddhique du royal poète n'etait pas assez puissante pour le determiner à rompre avec les usages traditionnels de la comedie un parti pris si heroique aurait juré avec son scepticisme elegant Aussi une profonde difference de style a-t-elle éte relevee entre les trois premiers et les deux derniers actes Dans les piemiers, rien qui s'eloigne de l'usage et du ton de la natika personnages, episodes, entretiens et descriptions lyriques, c'est toujours le même sacrifice à la convention technique, la même crainte de rien innover Dans les derniers par contre se détache foitement la noble figure de Jīmūtavahana et elle les emplit de son originalite si vive qu'elle a toujours derouté les critiques hindous (2) Mais pourtant le manque d'unite n'est pas si apparent qu'on pourrait le redouter, le merveilleux du

<sup>(1)</sup> Weber a discuté le sujet dans le *Literai isches Centralblatt* du 8 juin, 1872, N°. 23, p 614 La longue notice de M Beal dans l'*Academy* 29 sept, 1883, N° 595, pp 217, 218, est une erreur, il croit que Çīlāditya prenait habituellement le rôle de Jīmūtavāhana sur la scene, ceci est tout a fait impossible. Le colophon du *Nāgānanda* dans le tibétain attribue le drame au roi Çrī Harṣa Deva, les deux poèmes de Harṣa lui sont attribués sous le même nom dans la version tibétaine

<sup>(2)</sup> Pour cette discussion voyez surtout S Lévi, Le Théâtre Indien, pp 65-6 On classa Jīmūtavāhana définitivement comme « héros noble et supérieur »

dénouement et suitout les intermedes plaisants du bouffon et du parasite temperent le pathétique de la legende et ramènent la piece dans ses justes proportions

De tous les litterateurs qu'entretint à sa cour le roi Harsa, c'est Bāna sans doute le plus reputé Peut-etre meme le roi l'entoura-t-il de plus de faveur que ses rivaux et daigna-t-il recevoir ses avis et ses conseils de preference à d'autres, toujours est-il qu'une legende maligne à pu se creer sur leurs rapports litteraires. Toutefois certains de ses confrères ont éte plus justes et Govardhana (1) à dit de lui (2)

" De la meme façon qu'autrefois celle qui s'appelait de naissance Cikhandinī devint Çikhandin (3), je crois savoir que la deesse de la parole (Vānī, Bānī) est devenue Bāna pour obtenir plus de gloire "

Et un autre poete ne sait guere moins entendre sous l'amphigouri du style (4)

" Bīna est le lion qui detruit toujours par son habilete les protuberances globales des elephants de la poesie, dans le passage étroit de la foret Vindhya, impenetrable pouitant, de la poesie capricieuse (5) »

Bāna merite en tous cas la reconnaissance de la posterite pour son histoire iomanesque de Haisa, qui contient en meme temps son autobiographie personnelle. Il manque peut-etre de modestie quand, dans l'enonce de sa genealogie, il se vante d'etre un descendant de la deesse de la poesie. Peut-etre nous lui avons fait tort, et Bāna ne voulait que montrer qu'il etait un Saiasvatī brahmane. Mais c'est qu'il y a bien de l'ait dans la composition du Haisacairta, et cet ait va presque jusqu'à masquer la vente historique qu'il a charge d'illustrer, ainsi qu'un bref aperçu va nous le faire voir

C

<sup>(1)</sup> Dans son Ār yāsaptagati, v 37

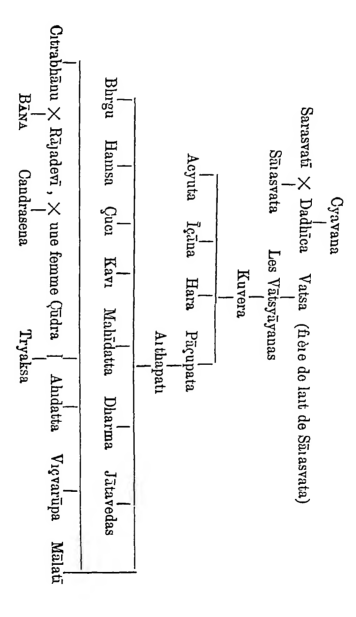
<sup>(2)</sup> Jātā Çıkhandınī prāg yathā Çıkhandī tathāvagacchāmı | prāgalbhyam adhıkam āptum Vānī Bāno babhūvetı ||

<sup>(3)</sup> Cf Mahābhār ata, 1, 525, 2453, 2761, 6323, 111, 594, 1v, 2352, v, 5100, 5942, etc, x11, 7783, etc, x1v, 1781

<sup>(4)</sup> Subhāsītai atnahoga v 19 (Bhandai kai, Report 1883-1884, p 360)

<sup>(5)</sup> āli sai vati a gabhīi adhīrakavitāvindhyātavīcāturī | saṃcāi e kavikumbhikumbhabhidui o Bānas tu pāñcānanaḥ ||

## Généalogie de Bāna d'après le Harsacarita



CHAP I Sarasvatī, precipitee sur la terre par la malédiction de Durvāsas, s'eprend de Dadhīca, fils de Cyavana, l'epouse, et a de lur un fils nomme Sārasvata L'ami d'enfance de celui-ci, Vatsa, ne à la meme heure et dans le meme ermitage, reçoit par le contact de Sīrasvata les dons de Sarasvatī Luvera, descendant des Vātsyāyanas, a quatre fils Acyuta, Īçāna, Hara, et Pāçupata Pāçupata n'a qu'un fils, Arthapati, qui a onze fils, dont l'un, Citiabhānu, marie à Rājadevī, a comme fils Bāna Cette famille demeure au bord du Çona, à Prītikūta Bāna perd sa meie en bas âge, et a quatorze ans son pere Parvenu à l'adolescence, il s'adonne aux plaisiis (1) avec la folle insouciance des jeunes gens et frequente tout un monde interlope de poetes et de magiciens, d'artisans et de mendiants, de joueurs et de danseuses (2) Puis avec l'age lui vient la raison, il s'assagit et rentre dans son pays et dans sa famille

CHAP II Kisna, le freie de lait de Haisa, envoie un messager à Bina pour l'appeler à la cour, ou circulent sur son compte des bruits medisants. Le camp royal est pres de la riviere Ajnavati, Bāna, les ceremonies achevees, s'y rend par Mallakūta, puis traversant le Gange à Yastigihaka il fait son entree à la cour Il est admis en presence de Harsa, qui le reçoit froidement. Bāna se retire du camp pendant quelques jours, puis y reparaît et acquiert la confiance de Harsa, qui l'admet meme dans son intimité.

CHAP III Bana ictourne passei quelque temps dans son pays, où ses paients le prient de leui parlei de Haisa II leui conte alors ce qui est proprement le Haisacarita

Dans le pays de Çrīkantha est le district de Sthānvīçvara un certain roi, nomme Pu-yabhūti (3), attache exclusivement au culte de Çiva, prete une fois secouis à un ascete çivaite du nom de Bhairavācārya pour un lite magique nocturne au cours de cere ceremonie Çrī lui apparaît et lui piomet une descendance de rois d'ou sortiia l'empereui Harsa

<sup>(1)</sup> Ityaio babhūva.

<sup>(2)</sup> Cf supra, pp 72, 73

p 70) propose de lire Pusyabhūti, puisque balli a sai a sai a sai a bhūti ont les noms des constellations comme transfer a sai a sai

CHAP IV Dans la suite des 101s naît Prabhākaravardhana, surnomme Pratāpaçīla II epouse Yaçomatī (1), qui rêve qu'elle a deux enfants mei veilleux Rājyavai dhana naît le piemiei puis dans le mois de Jyaistha naît Haisa Des signes miraculeux annoncent son empire La naissance de Rājyaçrī, leur sœur, suivait de pres Les enfants se lient d'amitie avec Bhandin, fils du frere de Yaçomatī, alors âge de huit ans Le roi attache à leur personne Kumāragupta et Mādhavagupta, fils du roi de Mālava et âges de dix-huit ans Puis il fiance et marie Rājyaçrī a Grahavarman, fils d'Avantivarman, de la famille des Mukharas, famille qui est « dharanīdharānām mūrdhni sthita »

CHAP V Rājyavardhana, accompagne de sages conseillers, va attaquer les Hūnas Harsa l'accompagne jusqu'a la region qui brille par la splendeur de Kailāsa, et y passe son temps à la chasse. Il reçoit la nouvelle que son père est malade, s'empresse de rentrer, et trouve toute la ville adonnee à des rites de toute confession (jainas, bouddhistes, çivaites, etc) La reine Yaçomatī monte sur le bûcher et le roi meurt

CHAP VI Quelque temps apies, Rājyavardhana rentre couvert de blessures reçues contre les Hūnas L'aîne veut céder le trône à son cadet, a ce moment même un serviteur de Rājyaçrī, Samvādaka, vient annoncer que le jour même de la nouvelle de la mort de Prabhākaravardhana, le roi des Mālavas a fait mourir Grahavarman, et que Rājyaçrī a éte mise aux fers et jetée en prison a Kānyakubja Rājyavardhana decide de partir aussitôt contre le Mālava avec dix mille cavaliers et Bhandin, Harsa survra avec les rājas et les elephants Quelques jours ensuite, Kuntala, chef de la cavalerie, vient annoncer que l'armée des Mālavas a ete vaincue, mais que le roi du Gauda, sous des prétextes trompeurs, a attire Rājyavardhana dans sa demeure et l'y a tue Harsa delibere avec son géneral Simhanāda, puis il dicte à son ministre (2), Avanti, une proclamation, où il fait le vœu

<sup>(1)</sup> Plusieurs textes ont Yaçovatī Les inscriptions ont Yaçomatī, voir Bühler, E I vol 1, p 70

<sup>(2)</sup> Le title samdhivigrahādhikrta, aussi bien que ceux de vyāprtasamdhivigi aha et de sāmdhivigi ahika, est ti ouvé sur les inscriptions, C I I vol. iii, pp 10, 35, 104, 108, 128, 167, I A vol. xiii, pp. 84, 118, J. B R. A. S. vol. x, p 27, E I vol. 1, p. 88, 1. 50.

de detruire les Gaudas Skandigupta (1), chef des élephants, detourne Harsa d'une confiance en soi si dangereuse en lui citant nombro d'exemples de rois qui en ont éte victimes

CHAP VII Au jour fixe par les astrologues, l'armée se reunit à un temple au bord de la Sarasvatī, pres de la ville de Thanesar Lo notaire (2) du village vient solliciter une charte (3) et présente un scean d'or avant la forme d'un taureau (1) Harsa donne aux brahmanes cent villages de mille sillons. Puis vient une longue description du depart et de la marche de l'aimée En route, arrive Hamsavega, messager du 101 d'Assum, Kumāra, il offre au roi l'ombrelle blanche de Varuna, decoree d'un hamsa, qui est le palladium du royaume, puis de nombreux cadeaux. Hamsavega raconte que l'ombrelle de Varuna a ete conquise par Naiaka, fils de la Terre et du Sangher, qu'elle est passee ensuite aux mains de Bhagadatta, de Puspadatta, de Varadatta, etc., puis à celles du Mahīrīja Bhūtivarman, de Cindramukhavarman, de Sthitivarman, de Susthuavarman, surnommo Miganka, marie avec Chamadevi, de qui est ne Bhīskaridyuti, ou Bhīskaravarman, çivaite zele, qui dem inde l'amitié de Har a quelques jours après la mort de son pere Survient Bhandin victorieux, qui ramene le butin conquis au Mālava par Rijvavardham, mais Rijvaçii manque Apres la mort de Rījyavardhana, quand Kānyakubja a eté repris par Gupta, Rājvaçrī a etc delivree de prison et s'est retiree dans les forets du Vindhya Harsa a v dirige aussitôt

Char VIII Apres bien des jours Harsa voit venir Vyäghraketu, fils de Carabhaketu, chef tributaire de la foret (5), qui lui presente Nirghati, neveu du general des Cabaras, Bhūkampa, (le chef de tous

<sup>(1)</sup> Skandagupta est probablement la meme personne que Harsa nomme dans l'inscription de Madhub in E. I. vol. 1, p. 73

<sup>(2)</sup> I e mot īksap italika z celui qui est chaigé des documents r, se trouve dans les inscriptions voir C I I vol 3, p 180, l 76, p 100, n 2 Mahāksa patalika C I I vol 3, p 177 l 46, grīmāksapatalīdnikata C I I vol 3, p 257 l 15 Mahāksapatalīdnikatanīdnikata se trouve dans l'inscription de Harsa, E I vol 1 p 73

<sup>(3)</sup> Çasını, " une chuite , ou " une concession ,

<sup>(4)</sup> Vr-ānka

<sup>(5)</sup> Aţavıkasāmanta

les chefs des villages) (1), qui connaît tous les recoins de la foret Nirghāta indique à Haisa l'eimitage de Divākai amitra, l'ami d'enfance de seu Giahavarman Le saint appartenait à la Maitiayani cākhā (2), il est passé du brahmanisme au bouddhisme, et a revetu le kasāya (3) Harsa va le trouver et le rencontro au milieu de gens de toutes sectos Jamas, Lokāyatikas (4), Bhāgavatas (5), Pāñcarātias (6), Kāpilas (7), Aupanisadas (8), etc. Survient un bliksu qui annonce à Divîkaramitia qu'une femme dans le voisinage veut de douleur se brûler, il le prie d'aller la réconforter Harsa devine qu'il s'agit de sa sœur et se précipitant sur les pas du gramana, il la rejoint et la console Divakaramitra met à son service le joyau Mandākinī, iapporte du palais des Nāgas par Nāgāijuna, qui l'offrit à Satavahana, et qui console de tout chagrin Rajyaçii persiste à vouloir piendre le kasāya, Harsa la piie de iester aupies de lui et demande à Divakaramitra d'être le consolateur spirituel de sa sœur, jusqu'au jour où il auia accompli son vœu de venger son père il piendra alors lui-même le kasāya avec sa sœur Puis, en quelques étapes, le roi rejoint son camp établi pres du Gange

Ici le Harsacarila se termine brusquement. Nous avons eté amene ailleurs à apprecier la valeur historique du Harsacarila nous nous sommes efforcés de montrer quelle sorte de renseignements il est légitime de demander à Bāna et de determiner la methode qui permet de faire un depart entre les faits authentiques et ceux qui sont indifferents à l'historien

Quel que soit donc le mérite de Bana comme temoin de cette époque, il n'en est pas moins viai que son ouvrage est unique dans la littérature indienne Transformer une matiere historique et con-

<sup>(1)</sup> Saryapallīpatīnīm prāgraharah

<sup>(2)</sup> Selon le Dr Bhau Dhāji (1 B R A S vol 10, p 40) les Maitrāyanīya brahmanes se trouvent actuellement a Bhadgaon et dans les villages du voisinage pres des montagnes Satpuda

<sup>(3)</sup> Habit rouge jaunatre des ascetes bouddhiques

<sup>(4)</sup> Ecole athice

<sup>(5)</sup> Disciples de Krsna

<sup>(6)</sup> Secte vishnouite a peu pres identique avec les Bhagavatas

<sup>(7)</sup> Disciples de Kapila, fondateur du système Sankhya

<sup>(6)</sup> Sectatours des Upanisads

temporaine en roman, broder sur un canevas d'événements vrais des dessins fantaisistes et le surcharger d'ornements ajoutés au point que la trame primitive en soit meconnaissable, c'est là une tentative qui n'est pas banale dans les annales de l'histoire litteraire Le scrupule que d'autres ont apporté à rechercher dans la masse des faits les seuls qui fussent vrais et considérables, puis à les mettre dans la lumiere qui leur convenait, Bana ne l'a guère connu il a fait tout le contraire, il s'est préoccupe de traitei la chronique de son royal patron dans le style du roman ou de la grande epopee Il y a mis à contribution tout ce que son genie comportait d'inventif et de raffiné Il a lâché toutes guides à son imagination de poète courtisan Il se complaît aux flatteries quintessenciees, aux jeux de mots, aux allusions ambigues Il ne voit du prince qu'il sert, que la vie mondaine et galante, il n'admire que sa diplomatie de cour ou de harem et si le hasard l'entraîne sur les champs de bataille, il ne trouvera dans la discussion des plans strategiques qu'une occasion de moraliser sur l'imprudence des rois trop confiants en eux-mêmes, et les operations de guerre n'auront de prix à ses yeux que si elles lui fournissent matiere à depeindre dans un style convenu et officiel un campement, une marche d'armee ou une pittoresque mêlée humaine Ainsi Bāna déploie toutes les ressources de son esprit et de sa science à faire paraître la realité sinon invraisemblable, du moins fausse, son talent, qui est incontestable, se travaille de maniere à piquer, à intriguer, à decontenancer le lecteur et à lui faire avouer son incapacité de discerner le fait exact du fait imaginaire Temoin authentique de scenes vraies et vecues, Bana s'attache à les farder des couleurs de la poésie conventionnelle, chez lui, l'art l'emporte sur la nature et le souci esthetique est plus pressant que le scrupule d'être simplement véridique

Le deuxieme grand ouvrage de Bāna, la Kādambarī (1), est moins interessant pour l'historien que le Harsacarita Bien qu'il contienne nombre de recits sur la vie de la cour ou du village, un interêt

<sup>(1) -</sup> Kādambarīrasajāānām āhāropi na rocate -, "ceux qui s'abandonnent a la Kādambarī (kādambarī veut aussi diie vin) ne goûteront plus de la nourriture =, dit un proverbe sanskrit, qui montre la haute estime ou l'on tenait cette œuvre

supérieur y fait defaut Tandis que dans le Harsacarita on peut apprécier les faits historiques qui s'y trouvent semes, la Kādambarī, voilée par des recits mythologiques et bien qu'elle reflechisse avec la même fidelite le camp, les calmes villages, les monasteres et les mœurs de leurs habitants, ne saurait pretendre à la même valeur La Kādambarī, comme le Harsacarita, a eté laissée incomplete par Bāna, et n'a ete finie que par les soins de son fils, Bhūsanabhatta Nous aurions volontiers sacrifie la suite de la Kādambarī, pour avoir seulement la fin du Harsacarita

L'histoire racontée dans la  $K\bar{\alpha}dambar\bar{\imath}$  est assez compliquee Nous chercherons à la donner sous une forme aussi concise que possible en prenant modele sur celle qu'a donnee Miss Ridding dans sa traduction publiee par l'Oriental Translation Fund

Un perroquet du nom de Vaiçampāyana, présente au roi Çūdraka par une princesse Candālā, lui raconte comment il a éte pris dans la forêt Vindhyā et amene au saint Jābāli, qui lui a revele les evenements de sa naissance anterieure

Selon Jābāli, Tārāpīda, roi d'Ujjain, avait un fils nomme Candrāpīda qui fut eleve avec Vaiçampāyana, fils d'un de ses ministres Un jour Candrāpīda, chassant près de Kailāsa, arrive sur les bords d'un lac

La il voit une jeune ascete, Mahāçvetā, qui lui raconte qu'etant princesse Gandharva elle avait aimé Pundarīka, jeune brahmane Celui-ci la payant de retour, etait mort des tourments d'un amour auquel ses vœux ne lui permettaient pas de se livrer. Un dieu emporta le corps du jeune brahmane et promit à la jeune fille qu'elle serait unie à lui dans un avenir lointain. Dans cette attente, elle passait son temps en austérites de toutes sortes

Mahāçvetā a une amie nommee Kādambarī, elle aussi princesse Gandharva, qui de son côté fait serment de ne point se marier avant Mahāçvetā Mahāçvetā invite le prince à venir avec elle dissuader Kādambarī de son dessein Le prince et Kādambarī s'aiment tout de suite, mais des ordres inattendus du pere du prince le rappellent à Ujjayinī, sans qu'il ait le temps de dire adieu à celle qu'il aime Kādambarī, croyant que le prince l'a abandonnee, s'évanouit de douleur

Cependant Vaiçampīvana, qu'on avait laisse pies du lac, refuse de s'en aller. Le prince va le chercher, mais en vain Il revient à l'ermitage de Mahīçvetī, qu'il trouve desesperce. En lançant contre un jeune brahmane qui l'a approchée de trop pres, une malediction à l'effet de le transformer en perroquet, elle a appris qu'elle avait tue Vaiçampīvana. A cette nouvelle, le prince meurt de douleur et kādambarī, qui survient a ce moment, veut le suivre. Une voix du ciel lui defend de se tuei et lui promet ainsi qu'à Mahāçvetā que toutes deux retrouveront leurs bien-aimés.

Tel sut le recit du saint Jībūli, continue le perroquet Apres l'avoir entendu, la mémoire de son amour pour Mahīçvetā renait, il s'envole et tombe entre les mains de la princesse Candālā

La princesse prend i son tour la parole devant le roi Çūdraka Flle dit ctre la deesse Laksmī, mere de Pundarīka (Vaiçampāyana) et lui annonce que m'untenant aussi la malediction dont Çūdraka est victime va prendre fin

Tout d'un coup, en effet, Cüdraka se rappelle son amour pour k'idambari. En meme temps le corps de Candrapida, qui a ete garde par k'idambari, est ressuscite et quitte la forme mortelle de Çüdraka. La meme fortune echoit a Pundarika et les deux heros, heureux de retrouver leurs maitresses, vivent enfin dans le bonheur

Dans ce fatras diventures fantaisistes et inventees a plaisir, un detail merite de retenu un instant l'attention, c'est le nom de Vaiçampāvana, l'ami du roi heros. Si l'on regarde le roi Çūdraka comme une personnification de Hursa, on n'aura pas d'hesitation à reconnaître la personne qui figure sous le nom de Vaiçampāyana. Nous savons, en effet, par le Haisacarita que le cousin de Harsa s'appellait kusna. Mais Viiç impāvina, nom d'un disciple de Vyāsa, est un des multiples noms de Kusna. Si donc Çūdraka represente Harsa, nul doute qu'on puisse identifier Vaiçampāvana avec Kusna, le cousin du roi

Quoique moins importante que ces deux iomans, lœuvre poetique de Bīna n'est pas negligeable. Sa prose est du reste si voisine de la poesie, si travaillee et si etincelante de faux brillants de toute sorte, qu'il n'y a pas lieu de s'etonnei de la voir emaillee de nombre de stances qui ne font point dissonance avec l'ensemble. Mais un petit poeme de Bāna nous est un exemple de ce que son souple talent de

versificateur pouvait atteindre C'est le Candilāçatala (1), la matière en est des plus simples, elle a pour objet le combat de la deesse Candī (Durgā) avec le demon Mahisāsura qui a pris la forme d'un buffle Mais la manière dont ce theme est traite caractérise cet art de a tourneur en ivoire a qui est celui de la plupart des poetes hindous Chaque stance, qui est du metre appele Çārdūlavikrīdīta, evoque une allusion à ce combat digne de l'epopee Les metaphores, les locutions à double entente, les jeux de mots, les allusions recherchees redoublent encore la difficulte du rythme et font de cet ouvrage un recueil souvent difficile à entendre

On trouve aussi dans les anthologies de nombreux veis attribues à Bāna Beaucoup ont ete vainement recherches dans les œuvres qu'on connaît de lui (2), soit qu'ils eussent appartenu reellement à des œuvres de lui perdues aujourd'hui, soit au contraire qu'on lui en eût prete qu'il aurait ete capable d'ecrire

Outre ces poemes, Bāna est encore l'auteur de deux drames (3) De l'un, qui etait intitule *Mukutatāditaka*, il n'a survécu qu'une stance unique citee par le commentateur Candapāla (4), dans la *Nalacampū* (p. 227)

L'autre est une petite comedie heroïque, et a poui titre Pārvatīparmaya (5) Cette comédie est tellement depourvue d'intéret,
l'obeissance et la soumission aux regles techniques y étouffent à tel
point l'expansion du genie, qu'on a de la peine à reconnaître la main
de Bāna et qu'on a éte tente d'y voir une œuvre de jeunesse
L'authenticité pourtant en est indéniable, puisque l'auteur a soin de

<sup>(1)</sup> Cf I A vol 1, p 111 Bāna semble avoir suivi a peu près le Mārkandeya Purāna, Adhy 80, ss Le texte du Candihāçataha a été publié dans la Kāvvamīlā, N° 19, 1887

<sup>(2)</sup> Voyez Vallabhadeva, Subhāsītāvalī, ed Peterson, pp 62-66

<sup>(3)</sup> Le Sarva-carita-prahasana, une farce, est attribué a Bāna par le Sācīpatram de Panditarāja Rāmaçāstrin Ce catalogue décrit une collection importante de manuscrits qui ont appartenu a feu le Pandit Rādhākṛṣna de Lahore

<sup>(4)</sup> Peterson (Intro *Kādambarī*, p. 98) donne pour le nom du commentateur Gunavinavagani qui sut amplifier la glose de Candapāla

<sup>(5)</sup> Pour le traitement scientifique de ce diame, voyez Glaser, Sitzungs berichte der K. K. Akademie der Wissenschaften, Wien, phil hist classe vol. 104, 1883, pp. 575-664

se nommer dans une stance du prologue toute pareille à une stance de la Kādambarī Le sujet est entierement emprunte au Kumāra-sambhava de Kālidāsa, Bāna s'est boine à suivre les divisions de Kālidāsa, en decoupant en actes la matiere traitee pai son illustre devancier. Il a abiége toutes les longues descriptions (1) et fondu ensemble certains chants. Ses seules innovations consistent dans les personnages suivants le chambellan de Himavat, les amies de Pārvatī, Jayā et Vijayā, les dieux Bihaspati et Visnu, la matrone Kauçīkī, les messagers des dieux, et naturellement aussi, le directeur et l'actrice qui disent le prologue, plus enfin quelques rôles subsidiaires

Le premier acte (K I) introduit trois personnages, le saint Nārada, Himavat et Menā (le père et la mere de Pārvatī) Tout le piemiei acte est occupe par leurs deliberations sur les moyens qu'ils emploiei ont pour marier Çiva avec  $P\bar{a}rvat\bar{i}$ 

ACTE II (K II, III, 1-23) Les dieux, effrayés par les menaces du demon Tāraka, tiennent conseil, Brahma a annonce aux dieux que Kumāra, dieu de la guerre qui n'est pas encore ne, est le seul qui puisse tuer le demon, pour le faire naître, il faut que Çiva s'unisse avec Pārvatī Le dieu de l'amour, Kāma, promet de se charger des intérêts des dieux, et d'incitei Çiva à s'éprendre de Pārvatī

ACTE III (K III 24-fin IV) Bihaspati et Indra entendent de la bouche de Nārada le i ecit du triste sort de Kāma, qui a ete réduit en cendres pai le regaid du troisième œil du dieu Çiva

ACTE IV (K V) Nandin est envoye par Çiva auprès des amies de Pārvatī, Jayā et Vijayā, pour leur demander si elle aime véritablement le dieu et si elle persiste dans ses austerites pour gagner son amour Çiva, déguisé sous un habit d'ascete, rencontre la jeune fille et se montie sous sa forme divine On airange leur mariage pour le cinquieme jour suivant

ACTE V (K VI VII) Le mariage est conclu avec toutes les ceremonies usuelles

Le dernier acte n'est pas du tout nécessaire on aurait pu fioir avec le quatrième acte On voit combien il y a peu d'action dans cette

<sup>(1)</sup> Par exemple K I 5-18, K I 29-50, K II 30-51, K III 25-44, K IV 1-46, K V 9-29

piece, avec l'aide des regles théoriques seulement, et sans nulle inspiration dramatique,  $B\bar{a}$ na n'a reussi qu'a faire une piece audessous du mediocre

A côte de Bāna se trouve Mayūra, son beau-pere (1), qui a laisse un grand nom et une grande reputation dans l'Inde, mais dont nous ne possédons que peu d'œuvres. Un joli vers à propos de Mayūra merite d'etre signale ici (2) " Le chant des poètes, ces cygnes, ne se fait entendre à travers le monde qu'aussi longtemps que le chant doux comme miel de Mayūra (ou le paon) ne demeure point dans nos oreilles (3) n

Mayūra a ecrit un ouvrage appele Āryāmuktāmālā, dont il existe un manuscrit non public encore dans une bibliotheque privée de Surat (4)

Son ouvrage principal est le Sāryaçataka (5), poeme à la gloire du Soleil La tradition indigene aime à raconter la rivalite litteraire de Bāna et de Mayūra et c'est à elle qu'elle rapporte complaisamment le Sāryaçataka Voici ce que raconte a cet egard un auteur jaina, Merutungācārya (6)

"Autrefois il y avait à Ujjayini un pandit, nomme Mayūra, qui avait etudie les çāstras, et etait honoré par le 101 Viddha Bhoja (Bhoja l'aîné) Il eut pour gendre Bāna Celui-ci aussi était habile Tous deux se jalouserent l'un l'autre, car il est dit "Les ânes, les

<sup>(1)</sup> I A vol 11, p 127 Madhusüdana, cite par Bühler, dans un commentaire sui le *Sūr yaçataka* dit que Bāna et Mayūra demeuraient a la coui du Mahārāja Çrī Harsa chef des poètes, auteur de la nātikā appelée *Ratnāvalī* 

<sup>(2)</sup> Subhāsıtar atnahoça, v 21 (Bhandarkar, Report 1883-4, p 360)

<sup>(3)</sup> Tāvat kavīvīhamgānām dhvanīr lokesu çamyate (MS çasyate) | Yāvan no viçatī çrotre Mayūramadhuradhvanīh |

<sup>(4)</sup> Rühler, Catalogue of Sanshi it MSS in the private libraries of Gujai at, etc. 212me partie p. 72

<sup>(5)</sup> Les éditions en sont Sūryacataka, a century of verses in praise of the sun, with a Sinhalese paraphrase Edited with a Sinahalese preface by Don A de Silva Devarakkhita of Baturantudāva, Colombo, 1883, et Sūryaçataka with the commentary of Tribhuvanapāla, kāvyamalā N 19, 1880

<sup>(</sup>b) Selon Bendall Cut Sanshrit MSS British Museum, p 101, le commentateur s'appelle Merutungacarya

borifs, les ches aux, les ioneur ; les pandits et les fripons ne se supportent pas et ne peuce it pas vivre les uns sans les autres -

- In jour prile problement, le roi leur dit a Holà, pandits, iller in Cichemne 18 merlleur de vous deux ser i celui la meme que Bhunti, qui virer le merlleur Ils prirent de la nourriture pair leur vou e et partie it. Che nin tris int, ils irriverent au pays des Malhumata em Cachemni.) Vou int emp cents bouls, des fude aux sur le da als de nind rent invecenducteurs. a Quavez-vous la « lis repord rent. a Des commencures sur la syllabe OM ». Un peu plus tard il virent in hen de emp cents un troupe in de deux mille bouls. Mar quard ils enrent appris quals etnent tous charges de non elles classe differentes de la sylvabe OM, ils se relacherent de leur fiert. Il dormaie is dans un certain endroit, lorsque la deesse sares un ce alla Mavina et lin dem inda un vers sur ce thème. a Le ciel rempli d'une containe de lunes ». Il se mit sur son seant, salua, et dorna la solution qui suit.
- \* Communally courds du coup de la main de Dimodaia, vit le ciel rempli a une cent une de lunes -
- "In mome question intenssi posci a Bina. Il repondit de mechante humeur. "Cette mint, a cause des figures de lotus qui s'agitaient ça et la sur les terrisses elevées, le ciel brilla comme sul était rempli d'une centaine de lunes." La deesse dit alors: "Poetes, tous les deux vous connaisser les çistras. Mais Bina est moins grand, parce qu'il sest mis de mauvuse humeur. C'est moi qui vous ai montre cette qu'intité de comment ures sur la syllabe OM. Qui a jamais atteint une connaissance complete du vocabulaire de la deesse de la Parole? On a aussi dit: "Que personne n'ait de fierte et qu'on se garde de dire. "C'est moi qui suis le seul pandit du siecle, les autres ne sont que des ignorants.", la grandeur d'esprit n'est que relative. "C'est ainsi que Sarasvati conclut entre eux deux un pacte d'amitie.
- "Un jour Bīna se queiella avec sa femme La dame, étant très fiere, se mit a bouder et la nuit passait ainsi Mayūra, en se promenant, arrive par la Au bruit fait pai le mari et sa femme à travers la fenetre, il s'airete pour ecouter Bāna tombait aux pieds de sa femme et lui disait "O ma femme fidele, pardonne-moi cette seule faute, je ne te fei ai plus la moindie contiariete "Elle lui donna un coup de pied son pied etait entoure d'une parure Mayūra, qui se tenait pres de la fenetie, entendit le cliquetis de la pai une et se fâcha de ce

manque de respect envers le mari Alors Bāna iecita une stance "O toi, à la taille mince, la nuit qui est piesque passee, fuit iapidement comme un lievie, cette lampe s'incline comme si elle était lasse, ô toi, aux beaux souicils, ton cœui s'est endurci pai la pioximite de tes seins, de sorte que, helas! tu ne quittes ni ta fierté ni ta colère, malgié mes piostiations "

"A ces mots Mayūra s'ecria "Ne lui dis pas qu'elle a de beaux sourcils, mais qu'elle est emportée (candī), puisqu'elle est en colere "En entendant ces dui es paroles, cette épouse fidèle maudit son pere qui avait trahi le caractère de sa fille, et lui dit "Puissestu devenir lepieux au contact du jus de betel que j'ai dans la bouche "En ce moment des taches de lepie lui apparuient en effet sui le coips Le lendemain, Bāna se rendit comme d'habitude à la cour, et fit le jeu de mots suivant sur Mayūra, qui lui aussi etait venu enveloppe d'un foulard (vaiaka)

" Le Varakodhī est venu " (1) Le 101 comput et, voyant les taches de lepre, le 1envoya, en disant " Il faut t'en aller " Mayūra s'assit dans le temple du Soleil, et medita sur le dieu et le loua en cent vers  $(S\bar{u}_1ya$ - ou  $May\bar{u}_1a$ -('ataka') commençant par " jambhārītībhakumbhodbhavam "

"Loisqu'il eut recité le sixième vers, le soleil parut et detruisit les taches de lepre Le peuple se rejourt et le 101 l'honora Bāna, affole de jalousie, se fit couper mains et pieds et loua Candikā avec les cent vers commençant par "Mā bhānksīr "Loisqu'il eut recite la sixième syllabe du premier vers, Candikā parut en personne et lui rendit ses membres ".

Outre le Sāryaçatala, Mayūra écrivit un Mayārāstala Une autre legende jaina raconte que le poète, ayant peint les chaimes de sa propre fille dans ce poeme avec des couleurs trop crues, fut frappé de la lepre par la main des dieux et qu'il dut le retablissement de sa santé a la publication du Sūryaçatala L'historie de Mayūra et de Bīna est racontée aussi par Merutunga dans le Prabandhacintāmam (2) Seulement dans cette version c'est Mayūra qui querelle sa

<sup>(1)</sup> Varakodhī, forme dialectale, veut dire "le bon lepreux ", ou "le porteur d'un mouchon autour du cou "

<sup>(2)</sup>  $Piabandhacint\bar{a}mani$ , traduction de Tawney (Bibliotheca Indica) pp 64 ss

troverse entre Bāna, Mayūra et Mānatunga devant le 101 Harsa à Vārānasī "Mais dans une Pattāvalī du Vihadgaccha on nomme Mānatunga "Mālaveçvaracaulukyavayarasımhadevāmātya "Vairasımha de Mālava regna vers le commencement du neuvieme siecle (1)

Dans "Kalpasutra tisl into bhāsā" (Lucknow, 1875) on donne la date du Bhaktāmai astavana comme etant Vikrama 800 (2)

Dans la  $Patt\bar{a}val\bar{\imath}$  du Tapāgaccha, Mānatunga est au nº 20 " Mālaveçvaracaulukyavayarasımhadevāmātya, qui convertit le 101, qui avait éte trompe par les sorcelleries de Bāna et de Mayūra, à Vārānasī, par le  $Bhaht\bar{a}manastavana$  et convainquit Nāgarāja (un Nāgarāja quelconque, ou peut-être Harsa, cf  $N\bar{a}g\bar{a}nanda$  et I-tsing) par le Bhayaharastavana Il composa de plus un Bhattibharastavana (3) "Mānatunga est aussi nomme dans la  $Patt\bar{a}val\bar{\imath}$  du Kharataragaccha (4)

Une figure litteraire des plus populaires dans l'Inde est celle de Bhartihari, à la fois poete, grammairien, philosophe Ce n'est que dans l'Inde qu'une semblable combinaison serait possible, et même là ıl n'y a presque point de cas pareil (5) C'est I-tsing qui nous permet de dater Bhartrhari Écrivant en 690, il nous dit que Bhartihari est mort quarante ans avant son temps, c'est-à-dire en 651/2 Par une preuve incontestable Bhartihari appartient à l'epoque dont nous traitons Selon I-tsing, le poete Bhartrhari etant devenu moine bouddhiste, rentra dans la vie laique, puis revint à l'ascetisme et n'hesita ainsi pas moins de sept fois entre le monde et le couvent C'est de cette vie mouvementee qu'est sans doute résultée cette triple centurie, cette collection de trois çatakas (6), dont les sujets semblent assez mal assortis ensemble La premiere partie comprend des aphorismes qui ont trait à la civilite et qui semblent dictes par une raison prudente en même temps que malicieuse c'est le Niticataka Dans la deuxième, le Crngāraçataka, le poète fait connaissance avec les charmes feminins et se consacre aux peintures les plus vives de l'amour M Macdonell a traduit en anglais plusieurs de ces stances

<sup>(1)</sup> Duff, Chron. India, p 74

<sup>(2)</sup> Cf Peterson, Fourth Report

<sup>(3)</sup> I A vol xi, p 252

<sup>(4)</sup> I A vol x1, p 247

<sup>(5)</sup> Macdonell, Hist Sanskrit Literature, p 340.

<sup>(6)</sup> M V Henry, Littératures de l'Inde, pp 228 235, donne la traduction de plusieurs stances de ces poemes gnomiques

grandeur et de la decadence de nombreuses familles. L'auteur était bien familiarise avec la doctrine de la seule science (Vidyāmātra) et il a discute avec habilete sur le Hetu et l'Udāharana (la « cause » et « l'exemple » de la logique) Ce savant fut fameux dans les cinq parties de l'Inde, et son excellence connue partout Il croyait avec sincerite aux Trois Precieux et méditait avec diligence sur le « double nihilisme » (Çūnya) (1) Ayant désire embrasser la loi excellente, il devint un moine sans famille, mais vaincu par les desirs mondains, il rentra dans la vie laique De la même maniere il devint sept fois moine, et sept fois il redevint laique. Il ecrivit le vers suivant plein de reproches pour soi-même

"Pousse par les desirs mondains, je redevins laique Libre des plaisirs mondains, de nouveau je poite l'habit du moine Comment se trouve t-il que ces deux motifs se jouent de moi comme d'un enfant?

La tradition hindoue, elle aussi, rapporte que Bhartihari fut un roi qui abandonna les plaisirs du monde pour devenir ascète et qu'il hesita sept fois entre ces deux carrieres

Encore un ouvrage de grammaire noté par I-tsing (2) « Le Pei-na (Beda i e Beda-vrtti) (3) contient trois mille çlokas, et le commentaire contient quatorze mille çlokas Bhartrhari composa les çlokas tandis qu'on en attribue le commentaire à Dharmapāla, maître de la loi Ce livre sonde les mystères du ciel et de la terre, et traite de la philosophie humaine »

La grammaire semble avoir un règne glorieux à cette époque, car outre les ouvrages de Bhartrhaii ou ceux qui lui sont attribués, on date de la meme epoque le  $K\bar{a}çih\bar{a}vrtti$  dont Jayāditya et Vāmana fuient les auteurs I-tsing donne a ce sujet une petite notice interessante (4) "Le  $Vrttis\bar{a}ti$  a  $(K\bar{a}çih\bar{a}vrtti)$  est un commentaire sur le Sūtra de Pānini II y avait beaucoup de commentaires composés

<sup>(1) &</sup>quot; Le double minilisme  $\pi$ , c'est-a dire que l'Atman et le Dharma sont également non-existants (Takakusu)

<sup>(2)</sup> I tsing, p 180.

<sup>(3)</sup> Un ouvrage de ce nom Beda-vi tti trouve dans Bhandarkar, Catalogue of the MSS. Deccan College, Bombay, 1888, p 146, No 381, et Aufrecht, Cat. Cat p 198, sous Janmambhodhi Cf I-tsing, pp 180 et 325

<sup>(4)</sup> I-tsing, p 175

autrefois, et celui-ci en est le meilleur Si les Chinois vont dans l'Inde pour etudier, tout d'abord ils doivent étudier cet ouvrage, puis d'autres sujets encore, sinon leui tiavail sera en pure perte Tous ces livies doivent être applis par cœui Ils devront étudier jour et nuit sans laisser consumer un moment dans l'oisivete Ils devraient suivre l'exemple du père K'ung (Confucius), qui usa tiois fois la reliure en cuir de son Yihling Jayāditya composa le Vrttisūtia Il fut un homme de grande habilete, et il a une facilite étonnante pour les lettres Il révérait les Trois Honorables et mourut il y a à peu près trente ans n (661-2)

A cette epoque studieuse et feconde en travaux de l'intelligence, les sciences non plus ne furent pas negligées. En 598 naissait l'astronome Brahmagupta. Il écrivit le Brahmasphutasiddhānta en 628. Les chapitres douze et dix-huit de cet ouvrage traitent des mathematiques (1). Un autre astronome de cette epoque, Lalla, ecrivait le Dhīvrddhida (2).

Vers cette époque vecut le poete jama Ravikīrti, qui fut l'auteur de l'inscription d'Aihole Meguti de Pulikeçin II Ses autres œuvres littéraires nous sont encore inconnues M Rice croit qu'il est peut-être identique au Ravisenācāi ya qui ecrivit un Padma Purāna (Karnātaka ('abdānuçāsanam, Intro p 19)

Entre 605 et 615, le Çatrunjaya Māhātmya, ouvrage jaina, fut écrit sous le regne de Çīlāditya de Valabhī (3) Les pelerins chinois Hiouen Tsang et I-tsing, l'historien tibetain Tāranātha nous ont maintes fois atteste combien ce règne de Harsa fut riche en speculations philosophiques et religieuses Bouddhistes, brahmanes, jainas, voyons-nous chez eux, se complaisaient non à pioduire des œuvres nouvelles et originales mais à composer des commentaires sur des œuvres classiques Aux universites de Nālandā et d'Ajanta, on étudiait sans cesse les œuvres bouddhiques, on les expliquait, on glosait savamment sur les points obscuis L'orientation même de cette activité religieuse nous est un gaiant que nous n'y trouverons nul ouvrage intéressant se serait-il même trouve un talent que cette vaine et

<sup>(1)</sup> Cf J R A S N S vol 1, p 410 Ganakatarangını. The Pandıt, N S vol xıv, p 18

<sup>(2)</sup> Cf Sewell, Indian Calendar, p 8

<sup>(3)</sup> I-tsing, p 175

puerile scolastique l'aurait infailliblement etouffe! Du côte des brahmanes et des jainas, la recolte serait plus mediocre ici même les dates nous font defaut, nul historien ne nous ayant conserve, comme pour le mouvement bouddhique, la memoire de leurs œuvres

Terminons cette modeste esquisse de la litterature à l'epoque de Harsa en donnant un aperçu des methodés et usages pedagogiques de ce temps I-tsing nous fournit à ce sujet des données utiles (1), mais comme il ne traite que de l'education des moines bouddhistes, nous citerons le tableau plus complet que nous devons à Hiouen Tsang (2) "Pour ouvrir l'esprit des jeunes gens et les initier à l'etude, on leur fait d'abord suivre un livre en douze sections (3)

Lorsqu'ils ont atteint l'âge de sept ans, on leur donne successivement les grands traites des cinq sciences. Le piemier s'appelle Ching-ming (la Science des sons — Çabdavidyā), on y expose le sens des mots, et on en explique les divers derivés

Le second s'appelle Kiao ming (la science des arts et metieis — Çilpasthānavidyā) Il traite des arts, de la mécanique, des deux principes In et Yang et du calendrier

Le troisieme s'appelle I-fang-ming (la science de la medecine — Cikitsāvidyā) Il traite des formules magiques et des sciences occultes, de la pierre medicale (sorte de lancette), de l'aiguille (de l'acuponcture) et de l'aimoise

Le quatrieme s'appelle In-ming (la Science des causes — Hetuvidyā) Dans cet ouvrage, on examine et on definit la verite et l'erreur, et on recherche avec soin la nature du vrai et du faux

Le cinquieme s'appelle Nei-ming (la Science des choses intérieures — Adhyātmavidyā) Dans ce traite, on penetre et on approfondit le caractère des cinq Véhicules (1) et les principes subtils des causes et des effets

<sup>(1)</sup> I tsing, pp 167 185

<sup>(2)</sup> H T vol 11, p 72

<sup>(3)</sup> C'est un syllabane en 12 chapities, que le dictionnance bouddhique Fan-i ming-i-tsi (liv xiv, fol. 17 a) appelle Si-than chang (Siddhavastu) (Julien) Cf I-tsing, pp. 170-1 on n'est pas du tout certain quel était ce livre

<sup>(4)</sup> Le mot Vehicule est pris ici au figure. Il indique les moyens employés par cinq classes d'hommes eminents pour parvenir a la perfection. Selon le

Les brahmanes étudient les quatre Vedas Le premier s'appelle Cheou (longévité - Ayur Veda) (1) Il traite des moyens de conserver la vie et de corriger le naturel de l'homme Le second s'appelle Sse (sacrifices - Yajur Veda) (2) Il traite des divers sacrifices et des prières Le troisième s'appelle P'ing (pacification — Sāma Veda) (3) Il traite des rites et des cerémonies, de la divination, de l'art de la guerre et des differents corps d'armée Le quatrième s'appelle Chou (sciences occultes - Athaiva Veda) Cet ouvrage traite des talents extraordinaires, tels que les formules magiques et la science de la medecine (4) Les maîties doivent avoir largement étudie ce que ces livies renferment de plus subtil et de plus caché, et en avoir penetré complètement les principes mysterieux. Ils en enseignent le sens général et guident leurs disciples dans l'intelligence des expressions obscures Ils les stimulent et les attirent avec habileté Ils eclairent les ignorants et donnent de l'eneigie aux esprits mediocres Mais, s'ils rencontrent des elèves qui, doues de capacite et d'intelligence, songent à fuir pour se soustraire à leuis devoirs, ils les attachent et les tiennent enfermes Quand les etudiants ont termine leur education et qu'ils ont atteint l'âge de trente ans, leur caractère est forme et

dictionnaire San-thsang-fa su, (liv xxii, fol 16) il y a cinq soites de Véhicules 1º le Véhicule de Buddha, 2º le Véhicule des Bodhisattvas, 3º le Véhicule des Pratveka Buddhas, 4º le Véhicule des Çiāvakas, qui ont acquis l'intelligence (Bodhi) apiès avoir entendu la voix du Buddha, 5º le Véhicule des Upāsakas (Julien)

<sup>(1)</sup> Fan-i-ming-i-tsi, liv xiv, fol 17 '0-veou ( $\bar{\Lambda}yui$  Veda) (Julien)

<sup>(2)</sup> Fan 1-ming-1-ts1, liv xiv, fol 17 Tchou ve, lisez le-tchou (Yajur Veda) (Julien)

<sup>(3)</sup> Fan-i-ming i-tsi, liv xiv, fol 17, P'o mo lisez So-mo ( $S\bar{a}ma$  Veda) (Julien)

<sup>(4)</sup> On lit dans le Mo-teng-king (Mātanga sūtia) "Au commencement, un homme appelé Fan'thien (Biahma) composa un seul Veda Ensuite, il y eut un i și du nom de Pe-tsing, qui changea le Veda unique en quatre Vedas, savoir 1º Tsan-song (Hymnes Rg Veda), 2º Tsi-sse (Saciinces — Iajui Veda), 3º Ko vong (Chants — Sāma Veda), 4º Yang-tsai (le livre pour conjurei les calamités — Athaiva Veda) Il y eut un autie i și, nommé Fo-cha (peut être Vājasanevi dont l'école développa le Yajui Veda blanc par distinction du Veda noii), qui avait vingt cinq disciples Ils prirent chacun le Veda unique, le développèrent et le divisèient, de soite qu'il y eut vingt-cinq Vedas (Fa-hoa-voen-kiu, livie ix², fol 3) (Julien)

leur savoir est mur Lorsqu ils ont obtenu un emploi et un traitement, ils commencent par remercier leur maître de ses bienfaits. Il y en a qui, verses dans les choses anciennes et les aimant avec passion, se retirent à l'ecart et conservent la purete de leur caractère. Ils vivent en dehors du monde, et s'elancent par un libre essor, au delà des choses du siecle. Ils sont insensibles à la gloire comme a la disgrâce Quand leur nom a retenti au loin, les princes leur temoignent une haute estime, mais aucun d'eux ne peut les contraindre a venir jusqu'a lui Le roi honore leur rare penetration, et le peuple apprecie leur haute intelligence. On les comble de louanges pompeuses et de brillants honneurs Voila pourquoi ils peuvent s'affermir dans leur resolution et etudier avec ardeur, ils se livrent aux lettres sans songer a la fatigue. Ils se devouent a l'humanite et cherchent à s'instruire sans s'inquieter d'un voyage de mille li Quoiqu'ils soient, chez eux, riches et opulents, ils conservent les goûts d'un voyageur, et errent en mendiant pour se procurer leur subsistance D'autres, quoique attachant du prix aux connaissances litteraires, ne rougissent point de consumer leur fortune Ils voyagent pour leur plaisir et negligent leurs devoirs ils se livrent a de folles depenses pour leur nourriture et leurs vetements Comme ils ne savent point se distinguer par la vertu, ni par le zele pour l'etude, la honte et le deshonneur viennent à la fois fondre sur eux, et le bruit de leur ignominie se répand au loin »

## CHAPIIRL IV

LA CONDITION SOCIALL DE L'INDE DATINS LES DONNELS DEN CONTEMIORAIN HOUTEN ISANG

posent leur bonnet en travers et rejettent à droite les pans de leur vetement

Les femmes ont une robe longue qui retombe jusqu'à terre Leurs epaules sont completement couvertes, elles relevent une partie de leurs cheveux sur le sommet de la tête en forme de crête, et laissent flotter tous les autres

Il y a des hommes qui coupent leurs moustaches, et qui se distinguent par une mode bizarre ils ornent leur tête de guirlandes de fleurs et leur cou de riches colliers

Ils portent diverses sortes de vêtements, savoir 1° des vêtements de kauçeya (1), de coton, de toile, etc., 2° des vêtements de ksauma, qui est une sorte de chanvre, 3° des vêtements de kambala, tissés avec de la fine laine de mouton, 4° des vêtements de ho-la-li (2) Ces derniers sont fabriques avec les poils d'un animal sauvage, qui sont assez fins et souples pour être filés C'est pourquoi on en fait grand cas et on les emploie pour faire des habits

Dans l'Inde du noid où le climat est froid, on porte des vêtements courts et étioits, qui ressemblent beaucoup à ceux des peuples barbares

Les Les Livas et les brahmanes qui ont des habitudes simples et modestes, recherchent, en ce genie, la proprete et l'économie. Le roi et ses ministres différent grandement par leurs vêtements et leurs parures (3). Ils ornent leur tête de guirlandes de fleurs et de bonnets chargés de pierres precieuses et portent des bracelets et des colliers. Il y a de riches marchands qui n'ont que des bracelets pour tout ornement. En general, les Indiens marchent nu-pieds, et font rarement usage de chaussures. Ils teignent leurs dents en rouge ou en noir, ils réunissent leurs cheveux et percent leurs oreilles. Ils ont un long nez et de grands yeux. Tel est leur air et leur extérieur.

La serie des 1018 (4) ne se compose que de l'astriyas qui, dans l'origine, se sont elevés au pouvoir par l'usurpation du trône et le meurtre du souverain Quoiqu'ils soient issus de familles étiangères, leur nom est prononcé avec respect

<sup>(1)</sup> Kauçeya désigne la soie des vers a soie sauvages

<sup>(2)</sup> Karāla (Beal)

<sup>(3)</sup> H T vol u, p 81

<sup>(4)</sup> H T. vol 11, p 71

Quand le roi se leve (1), des musiciens battent le tambour et chantent aux sons de la guitare (2)

Quand le 101 est mort (3), on designe d'abord le prince qui doit lui succeder, afin qu'il preside aux funerailles et determine les rangs des superieurs et des inferieurs Pendant sa vie, on lui donne un titre honorifique qui rappelle ses vertus, quand il est mort, on ne lui decerne point de titre posthume

On compte neuf degres dans les marques exterieures du respect 1° On prend la parole et l'on adiesse a quelqu'un des paroles obligeantes, 2° on incline sa tete devant lui, en signe de respect, 3° on leve les mains et on le salue en restant dioit, 4° on joint les mains et on abaisse la tete au niveau de la ceinture, 5° on fléchit (un instant) les genoux, 6° on ieste longtemps à genoux, 7° on s'appuie sur la terre a l'aide des mains et des genoux, 8° on fléchit à la fois les cinq parties arrondies (4), 9° on jette a terre ses cinq membres (5) La plus grande de ces demonstrations de respect consiste à s'agenouillei devant quelqu'un apres l'avoir salue une fois, et à exalter ses vertus De loin, on frappe la terre de son front, ou bien on incline sa tete en l'appuyant sui ses mains. De pres, on baise les pieds d'une personne et l'on caresse ses talons

Toutes les fois qu'un Indien veut adresser la parole à quelqu'un et recevoir ses ordres, il releve son propre vêtement et fait, devant lui, une longue génuficaion. L'homme honorable et sage, qui a reçu cette salutation, doit lui parler d'un ton bienveillant. Tantôt il lui touche doucement le sommet de la tete, tantôt il lui caresse le dos avec la main, puis il l'instituit et le dirige par de salutaires avis pour lui temoigner son affection.

Lorsqu'un çramana, qui est sorti de la famille, a reçu de telles

<sup>(1)</sup> Julien traduit " se dispose a sortir ", Beal par " se lave ", nous croy ons donner un meilleur sens

<sup>(2)</sup> H T vol 11, p 88

<sup>(3)</sup> H, T vol 11 p 85

<sup>(4)</sup> Survant le Fa-youen-chou-lin liv xxviii, fol 18, il s'agit ici des deux coudes, des deux genoux et du sommet de la tête

<sup>(5)</sup> C'est-a-dire les genoux, les bras et la tête, suivant le Fa-youen-shou-lin liv xxviii, fol 18 Cest ce qu'on appelle en sanscrit 'Pañcānga', (Wilson Dict sanscrit, p 404), Reverence by extending the hands, bending the knees and the head,

marques de respect, il se contente de prononcer un souhait favorable

Les Indiens ne se bornent pas à s'agenouiller et à saluer Suivant l'objet qu'ils révèrent (1), il y en a beaucoup qui tournent autour, tantôt une seule fois, tantôt deux ou trois fois Si les sentiments dont ils sont animes depuis longtemps, exigent un plus grand nombre de tours, ils suivent leur volonté

Ils observent rigoureusement les règles de la proprete (2), et sur ce point, il serait impossible de les faire changer Avant de manger, ils ne manquent jamais de se laver les mains ils ne touchent pas une seconde fois aux restes des mets

Les vases de table ne passent point d'une personne à une autre Des qu'un ustensile de terre ou de bois a servi une fois, il faut absolument le jeter Les vases d'or, d'argent, de cuivre ou de fer doivent, après chaque repas, être frottés et polis Quand les Indiens ont achevé de manger, ils se nettoyent les dents avec une petite branche d'osier, et se lavent les mains et la bouche

Avant d'offrir un sacrifice, ou d'adresser des prières (aux dieux) ils se lavent et se baignent

Toutes les fois qu'un homme tombe malade (3), il s'abstient de nourriture pendant sept jours Dans cet intervalle, il y en a beaucoup qui guerissent S'ils ne recouvrent pas la sante, ils prennent des medicaments qui sont differents d'especes et de noms Les médecins se distinguent par la manière d'observer (les maladies) Lorsqu'un homme est mort, les personnes qui assistent à ses funerailles pleurent et se lamentent en poussant de grands cris Elles dechirent leurs vêtements, s'arrachent les cheveux, se frappent le front, et se meurtrissent le sein Quant à la forme des vêtements de deuil, il n'en est point question, il n'y a pas non plus de termes fixes pour le deuil

Il y a trois manières de rendre les derniers devoirs aux morts. La première s'appelle les funérailles par le feu. On amasse du bois sec et on biûle (le corps). La seconde s'appelle les funerailles par l'eau. On jette le corps dans une rivière profonde et on l'abandonne au courant. La troisième s'appelle l'enterrement dans un lieu sauvage. On laisse le corps dans une forêt où il devient la proie des bêtes fauves.

<sup>(1)</sup> En sanskrit " pradaksina "

<sup>(2)</sup> H H vol 11, p 70

<sup>(3)</sup> H T vol 11, p 87

Dans une maison ou quelqu'un vient de mourir, personne ne goûte de nourriture, mus, apres les funerailles, chacun reprend ses habitudes, on ne celebre point l'anniversaire de la mort. Tous ceux qui ont assiste aux funerailles sont regardes comme impurs, on ne les reçoit qu'apres qu'ils se sont tous baignes hors des murs de la ville.

Quant aux vieilluids accibles d'années, qui voient approcher le terme de leur vie, et a ceux qui, reduits a une faiblesse extreme ou itteints d'une grave malidie, craignent de languir jusqu'à la fin de leurs jours, ils se dezoutent de la vie et desirent quitter ce monde D'intres, fitigues des vicissitudes de la vie et de la mort, aspirent à s eloigner des voies du siècle. Après avoir reçu de leurs parents et de leurs imis un repas d'adieu, aux sons des instruments de musique, ils montent sur un leiteau qu'on manœuvre à force de rames, ils pissent le Ginge, et se noient in milieu du courant Par la, ils esperent rematre au milieu des Devas, on en compte un sur dix Il ven i dantres qui, navant pas encore completement renonce aux erreurs du siccle, sortent de la famille et adoptent la vie des religieux, dont la regle exclut les cris et les lamentations. Si leurs pere et mere viennent a mourir, ils recitent des prieres pour les remercier de leurs bienfuts, ils president pieusement a leurs obseques et longtemps apres leur offrent encore des sacrifices funebres Par la, its leur assurent le bonheur dans l'autre vie

Dans les villes et les villages (1), les maisons s'elevent dans la direction de l'est à l'ouest (2), les rues et les ruelles sont tortueuses, on voit des marches clos au milieu de la voie publique (3), et la, sur deux lignes, les boutiques des marchands avec leurs enseignes. Les bouchers, les pecheurs, les comediens, les bourreaux, et ceux qui enlevent les ordures, sont relegues en dehors des villes, et leurs habitations sont notoirement designées. Quand ils vont et viennent dans les villages, ils se retirent sur le côte gauche du chemin (4)

Comme le terrain est bas et humide, la plupart des villes sont

<sup>(1)</sup> H T vol 11, p 60

<sup>(2)</sup> Beal traduit - Les villages et les villes ont des portes d'intérieur - Sivu la vol 1, p. 73. Son texte paraît différer de celui de Julien

<sup>(3)</sup> Beal traduit ici - Les rues sont sales -

<sup>(4)</sup> Beal ajoute ici "Leuis maisons sont entources de muis bas et forment les faubourgs -

bâties en briques Quant aux murs (1), ils sont quelquesois formés d'un assemblage de pieux ou de bambous. Les edifices publics, avec leurs tours et leurs belvéderes, les maisons en bois avec leurs platesformes, sont enduits de chaux et couverts en tuiles. Les différents bâtiments ont la meme forme qu'en Chine. On les couvre tantôt avec des joncs, tantôt avec des herbes seches, quelquesois avec des tuiles ou des planches. Les murs ont une couche de chaux pour tout ornement, et l'on enduit le sol avec de la bouse de vache pour le rendre pur, puis on y repand des fleurs de la saison. Voilà en quoi leurs maisons différent des nôtres.

Les sanghārāmas (couvents) sont construits avec un art extraordinaire Aux quatre angles s'elevent des pavillons a trois etages. Les solives et les poutres sont ornées de sculptures élégantes, les portes, les fenetres et les parois des murs sont couvertes de peintures de differentes couleurs.

Les habitations des hommes du peuple (2) sont elegantes au-dedans et simples au dehors. La chambre a coucher et la salle du milieu (3) varient en hauteur et en largeur, mais la forme et la construction des tours et des pavillons à plusieurs etages n'ont rien de determine. Les portes s'ouvrent a l'orient, c'est aussi de ce côte qu'est tourne le trône du roi

Les climats et les qualites du sol etant fort différents (4), les produits de la terre offrent aussi une grande variete. Les fleurs et les plantes, les fruits et les aibres différent autant par leurs especes que par leurs noms. Ou remaique, par exemple, les suivants. l'amala, l'āmla, le madhuka, le bhadra, le kapittha, l'amalā, le tinduka, l'udumbara, le moca, le nārīkela, le panasa. Il serait difficile d'enumerer toutes les especes de fruits, on a cite sommairement ceux que les hommes estiment le plus. Quant aux fruits du jujubier, du châtaignier et du kaki, ils sont inconnus dans l'Inde. Depuis que le poirier, le prunier sauvage, le pêcher, l'amandier, la vigne et autres arbres a fruits ont ete apportes du royaume de Cachemire, on les voit croître de tous les côtés. Les grenadiers et les orangers à

<sup>(1)</sup> Beal traduit "Les tours sur les murs "

<sup>(2)</sup> Beal traduit " Des moines "

<sup>(3)</sup> Beal traduit - Au milieu de la maison est la salle, haute et grande », les moines doi maient dans leurs cellules, et non pas dans un doi toir

<sup>(4)</sup> H T vol 11 p 91

les mets avec divers assaisonnements et les prennent avec les doigts Ils ne font usage ni de cuillers ni de bâtonnets, mais, lorsqu'ils sont malades, ils se servent de cuillers de cuivre

### APPENDICE I

#### LES INSCRIPTIONS DE HARŞA

# I PLAQUE DE MADHUBAN (631)

Cette plaque fut decouverte en Janvier 1888 dans un champ pres du village de Madhuban dans la Nathūpār pargana du Sagrī Tahsīl dans le district Azamgarh de la division de Benares des United Provinces, elle se trouve actuellement au musée de Lucknow L'inscription donne le village de Somakundakā dans le Kundadhānī visaya du Crāvastī bhuhti, qui avait ete occupé auparavant par un brahmane a l'aide d'une charte falsifiée, à deux autres brahmanes Des localites mentionnees dans l'inscription, Kapitthikā est probablement le Kie-pi-tha (Kapitha) de Hiouen Tsang, (Beal, Si-yu-Ki, vol 1, p 202), qui est Samkacya, identifie par Cunningham (Arch Survey India, vol 1, p 241) avec le Sankisa (Imp Gaz India 2º ed vol 12, p 223) moderne sur le fleuve Kālīnadī, quarante milles au nord-ouest de Canoge Çrāvastī, d'apres laquelle fut nommee la Crāvastī bhukti, est le Sahet-Mahet (J B A vol 67, pp 289-90) moderne dans le Gonda district d'Oudh Kundadhānī, d'où le Kundadhānī usaya reçut son nom, et le village de Somakundakā n'ont pas ete identifies La donation est datée de 630/1 (publice E I vol vii, p 155)

En outre de la plaque de Madhuban, nous en avons une qui est tout à fait semblable C'est celle de Bhanskera

# II PLAQUE DE BHANSKEBA (628)

Cette plaque (publiée E I vol 1v, p 208.) fut découverte en Septembre 1894, au village de Bhanskera, à vingt-cinq milles de

Shāhjahānpur, et fut présentée au Lucknow Museum Un sceau y était attache, mais tout a fait illisible, il paraît avoir éte de la meme grandeur que le sceau de Sonpat public par Flect

Les receveurs sont deux biahmanes du Bhāradvāja gotia, Bālacandra, un Rgvedin, et Bhadrasvāmin, un Sāmavedin Le village donne, Markatasāgara, se trouvait dans le bhukti d'Ahicchattrā (Rāmnagar) et dans le pathaka occidental de l'Angadīya visaya Paimi les personnes officielles mentionnées dans la fin de ce document, l'aichiviste (mahāksapatalādhikaranādhikita) Bhāna ou Bhānu, est nouveau Le dūtaka, Skandagupta, est la meme personne qui etait chargée de l'exécution de la donation de Madhuban Comme graveur nous avons Īçvara au lieu de Gurjara La date est samvat (c'est-à-dire Haisa-samvat) 22 Kāittika babi, est anterieure de trois ans a celle de la plaque de Madhuban, et se trouve en 628 9 A la fin nous avons une griffe qui est peut-etre la signature de Harsa lui meme, mais qu'on peut aussi attribuer au graveur

## III SCEAU DE SONPAT (sans date)

Le sceau en cuivre de Sonpat (publie C I I vol 111, p 231) est plutôt interessant qu'utile C'est le premier document epigraphique de Harsa qui ait ete trouvé

Il est aujourd'hui la propiiéte de Mohansingh Rāmratan Mahājan, negociant a Sonpat (1), la principale ville de Sonpat Tahsil, sous-division du Delhi, district du Pandjab II est ovale, et tout autour il y a un rebord sur lequel figure du côte superieur, un bieuf regardant vers la droite, et en bas l'inscription donnée ci-dessous Des traces de soudure encore visibles semblent prouver que ce n'est qu'un sceau detache d'une plaque de cuivre Nous possedons par ailleurs un sceau semblable qu'on a trouve attache a une plaque falsifiée (2) En depit de tous les efforts on n'a pu trouver la plaque à laquelle appartenait le sceau

<sup>(1)</sup> Le "Sonipat " "Soonput ", et "Sunput " des cartes, Indian Atlas Shect, N°  $4^{\circ}$  Lat  $28^{\circ}$  59' N Long  $77^{\circ}$  3' E , d'autres formes du mot sont Sonepat et Sunpat

<sup>(2)</sup> C I I vol 3, pp 254, ss

# 1 et 2 Texte des Plaques de Madhuban et de Bhanskeba

# (Quand la plaque de Bhanshera diffère de celle de Madhuban, les variantes sont indiquées en note)

- 1 Om svastimahā-nau-hastyaçva-jayaskandhāvārāt Kapitthikāyā (1) mahārāja çiī Navavaidhanas tasya puttras tatpādānudhyātaç çrī-Vaji inīdevyām utpannah paramādityabhakto
- 2 mahārāja çrī Rājyavardhanas tasya putnas tatpādānudhyātaç çry (2) -Apsarodevyām utpannah paramādītyabhakto mahārājaçrīmad-Ādītyavardhanas tasya puttras tatpādānudhyātaç çrīMahā-
- 3 senaguptādevyām utpannaç catussamudrātikkrānta-kīrttih pratāpānurāg-opanat-ānyarājo varnnāçiama-vyavasthāpana-piavrtta-cakra ekacakkraratha iva piajānām ārtti-harah
- 4 paramādītyabhaktah paramabhattāraka-mahārājādhirāja çrī Prabhākarararddhanas tasya puttras tatpādānudhyātah sitayaçahpratāna-vicchurita-sakalabhuvanamandalah parigihīta-
- 5 Dhanada-VarunEndra-piabhiti-lokapālatejāh satpathopārjjitāneka-dravina-bhūmi-pradāna-samprīnit-ārthibrdayo tiçayitapūrvvarāja-carito devyām-amalayaçomatyām
- 6 çrī Yaçomatyām utpannah paramasaugatah Sugata ıva parahıtarkaıatah paramabhattāraka-mahārājādhırāja-çrī Rājyavarddhanah Rājāno (3) yudhı dusta vājına ıva çıī Devaguptā-
- 7 dayah krtvā yena kaçāprahāra-vimukbāh sarvve samam samyatāh | utkhāya dvisato vijitya vasudhām kitvā piajānām priyam prānān-ujjhitavān arāti-bhavane satyānurodhena yah || Tasyānuja-
- 8 s-tatpādānudhyātah paramamaheçvaio Maheçvara iva saivvasat (t)vānukampī paramabhattāraka-mahārājādhirāja-çrī-Harsah Çrāvastī (4)-bhuktau Kundadhānī (5)-vaisayika (6)-Somakundakā-grāme

<sup>(1)</sup> B " çrīvarddhamānakoṭyā "

<sup>(2)</sup> B - çı īmad -

<sup>(3)</sup> Vers " çārdūlavıkrīdıta "

<sup>(4)</sup> B "Ahicchattrā,

<sup>(5)</sup> B " Angadīya "

<sup>(6)</sup> B Après ce mot "paçcima-pathaka-samvaddha-Markatasagare samupagatam , etc

- 9. samupagatān mahāsāmanta-mahārāja-daussādhasādhanika-pra-mātāra-rājasthānīya-kumārāmātyoparika-visayapati-bhata cā-ta-sevakādīn-prativāsi-janapadāmçca samā-
- 10 jääpayaty-astu (1) vah samviditam-ayam Somahundahā-grāmo brāhmana- Vāmarathyena kūta çāsanena bhuktaka iti vicārya yatas tac-chāsanam bhanktvā tasmād-āksipya ca svasīmā-
- 11 paryantah sodrangah sarvva-rājakulābhāvya-pratyāya-sametah sarvva-parihita-parihāro visayād uddhita-pindah (2) puttra-pauttrānugaç candrārkkaksiti-samakālīno
- 12 bhūmicchidia-nyāyena mayā pituh paramabhattāraka-mahārājādhirāja-çrī-*Prabhāharavarddhanadevasya* mātuh paramabhattārakā (3) -mahādevī rājnī çrī-*Yaçomatīdevy*ā
- 13. jyesthabhrāti-paiamabhattāraka-mahārājādhitāja-çrī-Rājyavard-dhanadevapādānām ca punya-yaçobhividdhaye (4) Sāvarnnisa-gottra-cchandogasabrāhmacāri-bhatta- (5) Vātasvāmi-
- 14 Vışnuvı ddhasagottre bahvrcasabı āhmacārı bhatţa Çıvadevasvāmıbhyām pratıgraha-dharmmen agrahaı atvena pratıp ādıto vıdıtvā bhavadbhıh samanumantavyah pratı-
- 15 vası-janapadaır-apyajnaçravana-vidheyair-bhutva yathasamucitatulyameya- bhagabhogakara-hiranyadi-pratyaya anayor (6) evopaneyah sevopasthanam ca kaianiyam iti A-
- 16 pi ca (7) Asmat-kulakkramam udāram udāharadbhir anyaiç ca dānam idam abhyanumodanīyam laksmyās tadit-salila-budbuda-caincalāyā dānam phalam parayaçahparipālanam ca karmmanā (8)
- 16 manasā vācā karttavyam piānine hitam Harşenaitat samākhyātam dharmmāijjanam anuttamam Dūtakottra mahāpramātāramahāsāmanta çiī-Skandaguptah mahāksapatalādhikaranādhi-

<sup>(1)</sup> B Après ce mot " yathāyam uparılıkhıtagrāmas svasīma " etc

<sup>(2)</sup> B "Panditah,

<sup>(3)</sup> B # bhattarıkā n

<sup>(4)</sup> B "Bharadvājasagottra-vahrçac chandogas ", etc

<sup>(5)</sup> B " Valacandra-Bhadı asvāmıbhyām pı atıgraha », etc

<sup>(6)</sup> B "etayor"

<sup>(7)</sup> Vers " vasantatılakā n.

<sup>(8)</sup> Vers " anustubh »

18 krta-sīmanta- (1) mahūrāj-Eçvaragupta (2) samādeçāccotkīranam Garjjavena (3) Samvat 20 5 Mārggaçīrsa-vadi 6

#### TRADUCTION

Om I Salut,

Du grand camp royal de la victoire, (equipée de) bateaux d'elephants et de chevaux — de Kapitthikā (4)

(Il y avait) le Mahīrīja Naravardhana (5) Engendre en Vajrinīdevī, son fils, qui medita sui ses pieds, (fut) l'adorateur passionne du soleil, le Mahīrāja Rījvavardhana (1) Engendre en Apstiodevī, son fils, qui medita sur ses pieds, (fut) l'adorateur passionne du Soleil, le Mahīrīja Āditvavardhana Engendre en Mahīsenaguptādevī, son fils qui medita sur ses pieds, (fut) l'adorateur passionne du Soleil, le Paramabhattīrāka Mahīrījādhirīja Prabhīkaravardhana, dont (6) la gloire traveisa les quatre oceans, devant qui d'autres rois s'inclinerent a cause de sa bravoure et de leur affection pour lui, qui mainait son pouvoir pour le juste maintien des castes et des classes, (et) qui comme le soleil (7) soulageait la detresse du peuple Engendre en la reine Yaçomatī dont la gloire fut sans tache, son fils, qui medita sur ses pieds, (fut) l'adorateur passionne de Sugata (Buddha), comme Sugata ayant plaisir seulement du bonheur des autres — le Paramabhattīrāka Mahīrījādhirīja Rījyavardhana (II), la hane de sa gloire

<sup>(1)</sup> B + Mahlis imanta -

<sup>(2)</sup> B + Bhīnn = (1) ou = Bhīnu = (1)

<sup>(3)</sup> B "Tev rened un iti samvat 202 Kürttiv idi svah isto mama mahür ijä-dhiriji eti Harsisva -

<sup>(4)</sup> La phrase est continuce plus bas, avec les mots, a son frere cadet Harsa public cette ordonnance -

<sup>(5)</sup> Dans l'original les noms des 1015 et des 1210es, jusqu'au nom de Deva gupta inclusivement (l. 6), mais sans y comprendre celui de Harsa (l. 17) sont precèdes du mot grã ou gramat « l'illustre », ou « le glorieux » (fortunatus)

<sup>(6)</sup> Comparer C I I vol 3, p 2201 1 et 2 du texte

<sup>(7)</sup> le mot pour signifier le soleil est chacahraratha, "dont le char n'a qu'une roue r, a cause du precedent pravitta cahra, comparer dans le troisième acte de la Ratnāvalī, le vers qui commence par "adhvānam narhacahrah prabharati", et le Sāryarataha de Mavūri v 59 (ou le Soleil dit "na hi ratho yāti me narhacahrah r) Pour l'idee que le Soleil soulage la détresse, comparez C I I vol 3, p 162, texte 1 2



exempt de toutes les obligations (1), comme un morceau ôté du district (2) (auquel il appartient), pour suivre la succession de fils (3) et de petit-fils, pour aussi longtemps que la lune, le soleil et la terre, existent, selon la maxime de bhāmicchidra, au Bhatta Vātasvāmin qui est du gotra de Sīvaini et un camarade d'etude des Chandogas (1), et au Bhatta Çivadevasvāmin qui est du gotra de Visnuviddha et un camarade d'etude des Bahvicas (5). Sichant ceci, vous devez en convenir, et les gens qui y habitent, etant prets a obeir à mes ordonninces, doivent payer à ces deux ci le tulya-meya (6), la part du produit, les paiements en argent, et autres sortes de revenus aussitôt qu'en doit les payer, et doivent leur rendre service. D'ailleurs

16 Ceux qui font profession (d'appartenni à) la noble ligne de notre famille, et autres, doivent approuver cette donation. De la fortune, mobile comme l'eclair, et bulle d'eau, les donations et la préservation de la renommee d'autrui (7) sont le (vrai) fruit

Pir les actions, les pensees et les paroles, on doit fure du bien aux vivints. Voila ce que llarsa à déclare etre le chemin le plus excellent pour acquerir le merite religieux.

17 Le dutaka ici est le Mahapramatara Mahasamanta, l'illustre

<sup>(1)</sup> Avec sarra parihita parihāra comparer sarraristi-parihāra parihita dins les plaques des Vīkītaka Mahārājas 1 I vol in, p 262, l 20 L'idee est rendue plus correctement pu parihita sarrapīda, ibid vol iv, p 2.0, l 53, et pir sarrahara parihāram hitrā, ibid vol in, p 223, l 15 Computer inssi sarra fādhā parihāra I A vol ix, p 218, l 35, et pour des plu ises semblibles vover l I vol vi, p 13 n 3

<sup>(2)</sup> I a plu ise a isanād uddhita pinda ne se trouve que dans la plaque Pāndukeçvai de I ditacūradeva I A vol xxv, p. 180, l. 21. Le sens n'en est pas encore exactement fixe

<sup>(3)</sup> C'est-a dire - licrite a tour de role par » Comparez pautr a pautr anugamin I I vol III, p. 262, 1/21

<sup>(4)</sup> C'est à dire « ctudiant du Simaveda »

<sup>(5)</sup> C'est a due « étudi int du Rgyeda »

<sup>(6)</sup> Le sens de tulya meya n'est pis ceitain, on pourrait le traduie par "choses i pesci et à mesuier ", on tiouvo "meya", seul dans qi ama-pi  $aty\bar{a}y\bar{a}$  meya hi  $any\bar{a}dayah$  dans CII vol 3, p. 257, l. 12, et tulya se tiouve ibid p. 70 l. 10, dans un sens technique. Vovez aussi F. I. vol. vii, p. 62

<sup>(7)</sup> C'est-à dire, " pui ne pus reprendre les dons qu'ils ont faits " Le vers se trouve avec des lectures differentes dans I A vol xix, p 349, 1 9 (texte) et vol xxx, p 181 1 28

Skandagupta Et par ordre du grand officier qui a soin du bureau des archives, le Sāmanta Mahārāja Īçvaragupta, (ceci fut) grave par Garjara,

la 25e annee du 6e jour du mois Mārgaçīrsa.

## 3 TEXTE DU SCEAU DE SONPAT

- 1. .. .. . y çrīma(?)hā(?dā)
- paramādītyabha (kto mahārā) ja çrī Rājyavardd hanah ∦
   Tasya puttras tat p(ā)-
- 3 (dānudhyātah) çrī(?)ma(?)hā(?)devyām (utpannah paramā)dītyabhakto mahārāja çīīmad Ādītya-
- 4. (varddhanah) || (Ta)sya (puttras tat pādānudhyātah çrī) Mahāsenaguptā devyām utpanna
- y sarv(v)a varnnāçrama vyavasthāpanapravı-
- 6 (ttah) y va(?) prava(r)ddh . paramādītyabhaktalī paramabhattāraka
- 7 Mahārājādhirāja çrī Prabhākaravarddhanah || Tasya puttras tat pādānudhyā(ta)
- 8 1 çr(ī)matyā(ın) Yaç(o)maty(ām utpannah) paramaso (sau) gata
- 9 (paramabhattāraka) mahārājādhi(rāja) çrī Rājyava(rddhanah) ||
- 10 (Tasyānujas tat pādānu)dhyāto mahādevyā(m) Yaçomatyā-
- 11. (m utpannah) . (pa)-
- 12 (ramabhattāraka ma)hārājā(dhı)rāja çrī Harsa
- 13 vardhanah ||

#### TRADUCTION

(Il y avait) . le tres devoue adorateur du Soleil, le Mahārāja l'illustre Rājyavaidhana (1) Son fils, (qui meditait sur) ses pieds, (fut) le (très dévoue)) adorateur du Soleil, le Mahārāja, l'illustre Ādityavardhana (Engendre) en l'illustre Mahādevī son (fils, qui méditait sur ses pieds) (fut) le très devoué adorateur du Soleil, le Paramabhattāraka et Mahārājādhirāja le glorieux Prabhākaravardhana, engendré en la Devī (l'illustre) Mahāsenaguptā (et) qui fut employe à i egler toutes

les castes et grades de la vie religieuse. Son fils, qui meditait sur ses pieds, (fut) le tres devoue sectateur du Sugata, le Paiamabhattāraka et Mahārījādhirāja, le glorieux Rājvavardhana (II), engendre en la glorieuse Vaçomatī (Son fiere cadet), qui meditait sur (ses pieds), (est) le (Paiamabhattīraka et) Mahārījādhirāja, le glorieux Harsavardhana, (engendre) en la Mahādevī Yaçomatī

## APPENDICE II.

RELATION DE HIOUEN TSANG DE SON SÉJOUR CHEZ HARŞA.

(H T vol 1, p 233 Cf aussi H T vol 111, p 76)

Deux jours apres, un messagei de Kumāra, roi de l'Inde orientale, apporta au Maître Çīlabhadra une lettre ainsi conque

"Votre disciple desire voir le religieux eminent du royaume de Chine Je vous prie, Maître venere, de me l'envoyer pour contenter ce souhait respectueux "

Çīlabhadra, tenant la lettre, parla ainsi aux religieux "Le roi Kumāia adresse une invitation à Hiouen Tsang, seulement il a promis à une multitude de messagers de se rendre auprès du roi Çīlāditya pour discuter avec les Maîtres du petit Vehicule S'il va tiouver le roi Kumāra, comment le roi Çīlāditya pourra-t-il le posseder? Je ne puis donc le lui envoyer Le religieux de la Chine ", dit-il alors au messager royal, "a un désir extiême de s'en retourner dans sa patrie et ne peut se rendre à l'invitation de votre souverain »

Quand le messager fut arrivé, le roi en envoya un autre avec une nouvelle lettre d'invitation où il disait "Quoique vous désiriez, venerable Maître, vous en retourner dans votre propre pays, venez un instant voir votre disciple, vous partirez ensuite quand vous voudrez Je desire absolument que vous daigniez abaisser sur moi vos regards, de grâce, ne repoussez pas ma priere "

Çīlabhadra n'ayant pas envoye Hiouen Tsang, le roi fut transporté de colère et expedia de nouveau un autre messager avec cette lettre pour Çīlabhadra "Votre disciple est un homme vulgaire qui s'est laisse corrompre par les plaisirs du monde et ne sait plus quelle direction suivre dans la loi du Buddha Aujourd'hui apres avoir appris la renommée du religieux de la Chine, j'ai eté tout ravi de corps et d'âme, et il m'a semble que déjà je sentais poindre en moi

les germes de l'Intelligence (Bodhi) Deux fois vous avez refusé de l'envoyer ici Voulez-vous donc que tout mon peuple reste éternellement plonge dans les ténebres de l'ignorance? Est-ce là le rôle d'un religieux eminent qui doit perpetuer et agrandir l'héritage de la loi et sauver tous les êties du naufrage? Je brûle de le voir et de l'entendre, c'est poui quoi j'envoie avec respect un nouveau messager, s'il ne vient point, votie disciple reconnaîtra enfin qu'il est voue pour jamais au vice et au malheui. Dans ces derniers temps, le roi Çaçānka put encore abolir la Loi et detruite l'arbre de l'intelligence (Bodhidruma). Croyez-vous, Maître, que votie disciple n'ait pas la force d'en faire autant? Je suis resolu à equiper une armée d'éléphants, et à entier dans votre pays avec des troupes immenses qui reduiront en poudre votre couvent de Nālandā. J'en prends à temoin le soleil qui m'eclaire, c'est à vous, Maître, de voir ce que vous avez à faire.

Çīlabhadra, ayant lu cette lettre, parla ainsi au Maître de la loi "Ce roi est anime de l'amour du bien Comme la loi du Buddha n'est pas tres répandue dans son royaume, des qu'il a éte informé de votre reputation, il a montre pour vous une affection sans bornes, peut-être que dans votre existence passee vous avez ete un de ses intimes amis Hâtez-vous de partir Vous avez quitté la famille (embrasse la vie religieuse) pour travailler au bonheur des creatures, en voici justement l'occasion Quand vous serez arrive dans ce royaume, faites que le cœur du roi s'ouvre a la foi et le peuple suivra son exemple, mais, si vous repoussez sa demande, si vous ne vous rendez pas aupres de lui, peut-être que le demon (Māra) nous suscitera d'affreux malheurs Ne craignez pas la légere fatigue du voyage "

Le Maître de la loi prit conge du docteur (Çīlabhadra) et partit avec le messager royal

A son arrivee, le roi fut ravi de le voir et vint au-devant de lui, à la tête de ses grands officiers. Apres l'avoir salué et comblé d'éloges, il l'invita à entrer dans son palais Chaque jour, il lui offrait un banquet aux sons des instruments de musique, il faisait répandre devant lui des fleurs et des parfums, le comblait de toutes sortes de dons et lui demandait la permission de pratiquer la loi du jeûne et les regles de la discipline. Ce brillant accueil dura pendant un mois

Le roi Çīlāditva revenant de châtier le prince de Kong-yu-tho (Kongvodha?) apprit que le Maître de la loi se trouvait aupres du

roi Kumāra II en fut surpris et s'ecria "Anciennement, je l'ai plusieurs fois appelé sans qu'il soit venu, comment se fait-il qu'il se trouve là ? r Sur-le-champ, il envoya un messagei au roi Kumāra avec l'invitation pressante de lui envoyer de suite le religieux de la Chine

" J'aime mieux ", dit celui-ci, " sacrifier ma tête que d'envoyer de suite le Maître de la loi "

Quand le messager sut de retour et qu'il eut rapporte cette réponse, le roi Çīlāditya sut transporte de colere "Le 101 Kumāra", dit-il aux officiers qui l'entouraient, "vient de me manquer de respect Comment a-t-il ose, a cause d'un religieux, proferer des paroles aussi insolentes?"

Il renvoya alors le messager et lui fit dire d'un ton menaçant: « Puisque je puis prendre votre tete, qu'on la remette immediatement à mon messager pour qu'il me l'apporte »

Le roi Kumāra fut saisi d'effi oi Desole de l'expression imprudente qui lui etait echappee, il ordonna d'equiper vingt mille elephants et trente mille bateaux, puis il partit avec le messager et remonta le Gange pour se rendre en grande pompe au palais du roi Çīlāditya. Quand il fut arrive au royaume de Kajūgira, il alla d'abord rendre visite au roi Lorsque le roi Kumāra fut sur le point de partir, il fit construire, au nord du Gange, un palais de voyage Ce jour-là, il traversa le fleuve, se rendit au palais et y installa le Maître de la loi Ensuite, avec ses giands officiers, il alla voir le roi Çīlāditya sur la rive septentiionale du fleuve

Le roi (Tladitya, le voyant venir, fut au comble de la joie et reconnut qu'il etait rempli de respect et d'affection pour le Maître de la loi Il ne songea plus a lui reprocher ses paroles precedentes, il se contenta de lui demander ou etait le religieux de la Chine

- " Il est dans mon palais de voyage ", répondit le roi Kumāra " Pourquoi n'est-il pas venu ? "
- " Votre Majeste ", lui dit-il, " respecte les sages et chérit les hommes vertueux Eût-il ete convenable d'envoyer ici le Maître de la loi, pour rendre visite au roi? "
- "Vous avez bien fait ", repondit Çīlāditya, " vous pouvez vous retirer Demain j'irai moi-meme le voir "

Le roi Kumāra s'en retourna donc et alla trouver Hiouen Tsang "Maitre ", lui dit-il, " quoique le roi ait promis de venir demain, je crains qu'il n'arrive cette nuit même Il faut que vous l'attendiez S'il vient, il n'est pas convenable que vous bougiez "

"Sire ", lui repondit Hiouen Tsang, " pour l'honneur de la gloire du Buddha, je suiviai votre avis "

A la premiere veille de la nuit, Çīlāditya arriva en effet

Des messagers vinrent annoncer qu'au milieu du fleuve on apercevait des milliers de torches et qu'on entendait retentir les tambours « C'est le roi Çīlāditya qui arrive », s'ecria le roi Kumāra Sui-lechamp, il ordonna de prendre des flambeaux et alla au loin a sa rencontre avec ses grands officiers

Toutes les fois que le roi Çīlāditya etait en maiche, il se faisait pieceder de cent tambouis de métal sur lesquels on frappait un coup à chaque pas On les appelait Tsie-pou-kou ou tambours pour regler la marche Le roi Çīlāditya jouissait seul de ce privilège et ne permettait pas aux autres rois de l'imiter

Des qu'il fut arrive, il salua jusqu'à terre le Maître de la loi et baisa ses pieds avec respect. Puis il repandit des fleurs devant lui, et le contemplant dans une sorte d'extase, il le combla de louanges infinies « Maître », lui dit-il, « precédemment votre disciple vous avait adressé une invitation, pour quoi n'êtes-vous pas venu? »

- " Moi, Hiouen Tsang », repondit-il, " je voyage dans les contrees lointaines pour chercher la loi du Buddha, j'étudiais alors le traité Yogācār yabhāmiçāstia. Au moment où votre ordre est arrivé, je n'avais pas fini d'entendre l'explication de ce traité. Voilà pourquoi je n'ai pu venir immédiatement rendie ma visite à Votre Majeste »
- " Maître », demanda encore le ror, " vous venez de la Chine Votre disciple a entendu dire que, dans ce royaume, on possedant des morceaux de musique et des airs qu'on chante avec accompagnement de danses, pour célebrer les victoires du prince de Thsin (1) J'ignore

<sup>(1)</sup> Il serait curieux de savoir quels étaient ces moi ceaux de musique qui célébraient les victoires du prince de Thin et comment ils étaient arrivés dans l'Inde Hiouen Tsang rapporte une question semblable que le roi Kumāra lui avait adressée a ce propos

<sup>(</sup>H T vol 111, p 79) " Qu'il est beau ", s'écria le roi Kumāia, " de recherchei la loi et d'aimer l'étude avec passion, de l'egarder son corps avec dédain et de voyagel, en bravant les plus glands périls, dans les pays étiangers Voilà l'heureuse influence des instructions du roi, voilà pourquoi les mœuis du loyaume l'espilent l'estime de l'etude Maintenant, dans les loyaumes de l'Inde, il v a beaucoup de personnes qui chantent des morceaux de musique, destinés a célèbrer les victoires du prince de Thsin, du royaume de la Chine C'est ce que J ai appris depuis longtemps Serait ce le pays natal de l'homme

quel est l'homme qu'on appelle le prince de Thsin, et quels sont ses exploits et ses vertus pour qu'on chante ainsi ses louanges »

" Sire ", répondit le Maître de la loi, " dans mon pays natal, lorsqu'on voit un homme qui aime les sages et peut délivrer le peuple des attaques des mechants, réprimer la violence et la cruaute, protéger les cent familles, et leur procurer le bonheur, on le celebre par des chants qui servent à embellir la musique du temple des ancêtres, et penetrent jusque dans les villages les plus reculés Le nom du prince de Thsin designe l'empereur actuel de la Chine, qui avait reçu ce titre avant de monter sur le trône A cette epoque, le ciel et la terre etaient dans une grande agitation, le peuple n'avait plus de maître, les champs etaient encombrés de cadavres, les rivieres et les canaux roulaient des flots de sang, pendant la nuit, des étoiles etranges répandaient de sinistres lueurs, pendant le jour, on voyait se condenser des vapeurs meurtrieres, les rives des trois fleuves étaient désolees par la voracite des sangliers, et les quatre mers etaient infestées par des serpents venimeux. Le prince, en qualite de fils de l'empereur, obeit aux ordres du ciel Rempli d'une noble ardeur, il deploya ses troupes formidables, et, maniant tour a tour la hache et la lance, il délivra les districts agites et rendit la paix au monde (1) Il fit briller de nouveau les trois clartes (2), et l'univers fut mondé de ses bienfaits Voilà pourquoi on le celebre par des chants n

d'une grande vertu? (C'est-à-dire de vous) " Oui, sire ", répondit-il, " ces chants célèbrent, en effet, les vertus de mon souverain "

<sup>&</sup>quot;Je ne pensais pas ", leprit Kumāla, " que l'homme d'une grande vertu fût originaire de ce loyaume J'ai constamment désiré connaitre les heureux effets de ses lois, il v a bien longtemps que mes legalds se sont tournés vers l'Olient (vers la Chine) Mais les montagnes et les rivières m'ont empêché d'y aller moi même »

<sup>&</sup>quot;Notie auguste souverain r, repondit il, " a porté au loin ses vertus saintes, et l'influence de son humanites est repandue a de grandes distances Il y a un grand nombre de peuples étrangers qui ont salué la porte du palais et se sont déclarés ses sujets r

<sup>&</sup>quot;Puisqu'il couvre ainsi les hommes de sa protection », replit le roi Kumāra, " mon vœu le plus aident est d'aller a sa coul lui offlir mon tribut »

<sup>(1)</sup> C'est-a-dire " à toutes les parties de l'empire " (Julien)

<sup>(2)</sup> C'est-à-due, " le soleil, la lune, et les étoiles, un instant voilés et obscurs » (Julien).

et mettre à nu les idees étroites et mesquines du petit Véhicule, elle se sentit ravie de joie et lui adressa des louanges infinies

"Maître ", lui dit encore le roi, " votre Traité est d'une beaute admirable, moi, votre disciple, ainsi que tous ces Maîtres qui vous entourent, nous l'approuvons avec foi et soumission mais je crains que les hérétiques du petit Vehicule, qui appartiennent aux autres royaumes, ne persistent encore dans leur stupide aveuglement Je veux, dans la ville de Kānyakubja, convoquer en votre honneur une grande assemblee J'y appellerai les cramanas, les brahmanes, les sectaires heretiques (Pāsandas), etc., des cinq Indes, afin que vous puissiez leur montrei la profondeur et la beaute du grand Véhicule, confondre à jamais leuis calomnies, faire briller au giand jour la splendeur de votre vertu, et briser avec eclat leur orgueil effréné "

Ce jour meme, le roi envoya des messagers dans les differents royaumes pour ordonner à tous les ieligieux, verses dans l'explication des livres, de se réunir à Kānyakubja, et d'assister aux conférences du Maître de la loi du loyaume de Chine

Au commencement de l'hiver, le Maître de la loi, en compagnie du roi, remonta le Gange et arriva, dans le dernier mois de l'annee, au lieu de l'assemblee On y vit assembles dix-huit rois de l'Inde Centrale, trois mille religieux verses dans le grand et le petit Véhicule, deux mille brahmanes et heietiques nus (Nirgranthas), et environ mille religieux du couvent de Nālandā Tous ces sages, aussi renommes par leur vaste savoir que par la richesse et la facilite de l'elocution, s'etaient rendus avec empressement au lieu de l'assemblée pour entendre les viais accents de la loi Ils etaient tous accompagnes d'une suite nombreuse Les uns etaient montes sur des éléphants, les autres etaient portes en palanquin, et chaque groupe etait entoure de bannières et d'etendards La foule giossissait par degies, comme les nuages qui s'amoncellent et se déroulent dans les airs, et remplissait un espace de plusieurs dizaines de li (de plusieurs lieues) Nulle comparaison, si exagéree qu'elle fût, ne saurait donnei une idee de leur multitude immense

Le roi avait ordonné d'avance de constituire, sur la place de l'assemblee, deux vastes bâtiments couverts de chaume, pour y placer la statue de Buddha, et y recevoir la multitude des religieux

Lorsqu'on fut arrive, ces deux palais se trouvèrent acheves en même temps Ils etaient à la fois vastes et eleves, et pouvaient

contenir chacun mille personnes. Le roi avait fait etablir sa tente de voyage à cinq li a l'ouest du lieu de l'assemblée. Ce jour-là il y fit fondre en or une statue du Buddha, et, par ses ordres, on equipa un grand elephant surmonte d'un dais precieux où l'on plaça la statue. Le 101 Çīlāditya, tenant un chasse-mouches blanc, marchait à droite, sous le costume d'Indra, le roi Kumāra, portant un parasol d'etoffe precieuse, marchait à gauche, sous le costume de Brahma. Tous deux poi taient des tiares divines d'où descendaient des guirlandes de fleurs et des rubans charges de piei res precieuses. On avait equipe en outre deux grands elephants, qui suivaient le Buddha, charges de corbeilles de fleurs raies, qu'on repandait à chaque pas

Le Maîtie de la loi et les officiers du palais reçurent l'invitation de montei chacun sui un grand eléphant et de se tenir en rangs derrière le roi, puis trois cents grands eléphants furent donnes aux rois, aux ministres, et aux religieux celebres des autres royaumes qui, ranges sur les deux côtés de la route, devaient marcher en chantant des louanges. Ces piéparatifs commencèrent des l'aube du jour Le roi, en personne, conduisit le cortege depuis sa tente de voyage jusqu'au lieu de l'assemblee.

Lorsqu'on fut arrive à la porte de l'enceinte, il ordonna à tout le monde de mettre pied a terre, de porter la statue du Buddha dans le palais qui lui etait destine, et de la placer sur un trône précieux

Le roi lui offrit ses hommages en compagnie de Hiouen Tsang, puis il ordonna aux dix-huit rois de faire entrer les religieux les plus illustres et les plus savants, au nombre de mille, les brahmanes et les docteurs heretiques, renommes par leurs actes, au nombre de cinq cents, les ministres et grands officiers des differents royaumes, au nombre de deux cents

Quant aux religieux et aux seculiers, qui n'avaient pu être admis dans l'interieur, il leur ordonna de se ranger, en troupes séparées, hors de la porte de l'enceinte Le roi ordonna ensuite de servir à manger à tout le monde, au dedans comme au dehors, et donna de riches presents a Hiouen Tsang et aux religieux, savoir un bassin d'or pour le service du Buddha une tasse d'or, sept pots à eau en or, un bâton de religieux en or trois mille monnaies d'or et trois mille verements le coton de qualite superieure. Tous ces dons étaient proportionnes au mente de chacun

Apres cette districution le roi fit dresser à part un siège orné des

choses les plus précieuses, et pria le Maître de la loi de s'y asseoir pour présider la conference solennelle, faire l'éloge du grand Vehicule, et exposer le sujet de la discussion

Hiouen Tsang ordonna alors au Maître de la loi Ming-hien (Vidyābhadra?), religieux du couvent de Nālandā, d'aller faire connaître ses prolegomenes a la multitude, de plus, il en fit écrire à part une copie qu'on suspendit en dehors de la porte de l'enceinte afin de les offrir à l'examen de tous les assistants Il ajouta au bas « Si quelqu'un trouve ici un seul mot errone et se montre capable de le réfuter, je lui donnerai ma tête à couper pour lui prouver ma reconnaissance »

Cet écrit demeura suspendu jusqu'au soir sans que personne osât prendre la parole

Le 101 Çīlādītya en fut transporté de joie 11 leva la seance et s'en retourna dans son palais Les dix-huit rois et les religieux se retirerent chacun dans sa demeure

Le Maître de la loi et le roi Kumāra s'en retournerent aussi dans leur palais particulier

Ils revinrent le lendemain matin, allèrent au-devant de la statue, la conduisirent en pompe, et reunirent l'assemblée comme la première fois. Au bout de cinq jours, les héretiques du petit. Vehicule, voyant qu'il avait renveise les principes de leur doctrine, en conçurent une haine profonde, et foi merent un complot contre sa vie

Le roi, en ayant ete informe, fit publier le decret suivant "Les paitisans de l'erreur obscurcissent la verite, cela s'est vu depuis longtemps Ils calomnient la sainte doctrine et séduisent indignement le peuple S'il n'y avait pas de sages d'un merite superieur, comment pourrait-on decouvrir leur mensonge? Le Maître de la loi de la Chine, qui est doue d'une rare intelligence, et dont la conduite commande l'estime et le respect, voyage dans ce royaume pour deraciner les erreurs, mettre en lumière la sublime Loi, et sauver les aveugles mortels des tenebres qui les enveloppent Cependant, les partisans des erreurs les plus extravagantes, au lieu de rougir de honte, osent former des complots odieux et menacer sa vie Tolérer une telle conduite, ce serait promettre l'impunité aux plus horribles attentats Si, dans la multitude, il se rencontie un seul homme qui attaque ou blesse le Maître de la loi, je lui trancherai la tête, et je ferai couper la langue à quiconque se rendra coupable envers lui, de calomnie

des parfums, répandirent des fleurs et s'éloignerent après l'avoir comble de temoignages de respect

Par suite de cet évenement, la renommee de ses talents et de ses vertus ne fit que se repandre davantage A l'ouest de la tente de voyage du roi Çīlāditya, il y avait un couvent qui etait entretenu aux frais de ce prince On y voyait une dent du Buddha dernieis temps, le roi Çīlāditya, ayant appris qu'il y avait une dent du Buddha dans le Kasmīr, vint lui-meme jusqu'a la frontière, et demanda la permission de la voir et de l'adorer, mais les habitants, pousses par un sentiment d'avarice, restèrent sourds à sa prière, ils tirèrent la dent de la cassette et la cacherent dans un autre endroit Cependant le roi, redoutant la puissance de Giladitya, fit pratiquer partout des fouilles et etant parvenu à retiouver cette relique. s'empressa d'aller la lui presenter Celui-ci, en la voyant, donna les marques de la plus haute estime et du plus profond respect. Fier de la force de ses armes, il s'en empara sur-le-champ et l'emporta pour lui rendre ses hommages C'etait precisement la dent dont nous venons de parler

Apres que l'assemblée se fut separee, le roi fit deposer, dans le couvent de Nālandā, la statue d'or du Buddha qu'il avait fait fondre, et une grande quantite de vêtements et de monnaies precieuses et en confia la garde aux religieux. Le Maître de la loi fit d'abord ses adieux aux religieux de Nālandā, emporta les livres et les statues qu'il avait recueillis et ferma ses conferences. Le dix-neuvieme jour après, il prit conge du roi et voulut s'en retourner

"Votre disciple ", lui dit le roi, " a succedé au trône et a regné sur l'univers (l'Inde) pendant plus de trente ans Constamment je m'inquietais en voyant que je ne faisais point de progrès dans le bonheur et la vertu Autrefois, désolé de l'impuissance de mes efforts pour le bien, j'amassai dans le royaume de Prayāga une immense quantite de richesses et de choses précieuses, et entre les deux fleuves, j'etablis un lieu de Grande Assemblee Tous les cinq ans, j'appelais des cinq Indes les gramanas, les brahmanes, les indigents, les orphelins et les hommes sans famille, et pendant soixante-quinze jours, je faisais une grande distribution, dite la distribution pour la Delivrance (Moksa) Jusqu'a ce jour, j'ai dejà convoque cinq assemblees de ce genie, maintenant, j'en veux convoquer une sixieme Pourquoi, venerable Maître, ne pas rester quelque temps pour y assister et etre temoin de la joie qu'elle fera naître? "

« Sire », lui dit le Maître de la loi, « par tous ses actes, un Bodhisattva recherche à la fois le bonheur et l'Intelligence Lorsqu'un sago a obtenu un fruit, il n'oublie jamais la facine d'ou il est ne Puisque Votre Majeste n'epargne point ses fichesses pour secourir les hommes, comment Hiouen Tsang pourrait-il refuser de rester quelque temps avec vous? Je vous demande la permission de partir avec Votre Majeste »

Le roi fut ravi de cette reponse. Le vingt-et-unième joui, il se mit en route et le conduisit dans le ioyaume de Prayāga, et ils se rendirent ensemble au lieu de la grande distribution. Le fleuve Gange coulait au noid et la Yamunā au sud. Ces deux rivières, descendant ensemble du nord-ouest, coulaient à l'est et, arrivées à ce royaume, confondaient leurs eaux. A l'ouest du confluent des deux fleuves, il y avait une vaste plaine, egale et unie comme un miroir, qui avait quatoize à quinze li de tour. Depuis les temps anciens, tous les rois s'y iendaient annuellement pour distribuer des aumônes, cette circonstance l'avait fait nommer la Place des aumônes (Dānasthāna?). La tradition rapporte qu'il est plus meritoire de donner en ce lieu une piece de monnaie que cent mille ailleurs. De tout temps on l'a generalement tenu en grande estime.

Le roi ordonna d'établir, pour la distribution des aumônes, un espace carré garni de haies de roseaux, ayant mille pieds de chaque côté, et de construire au milieu plusieurs dizaines de salles recouvertes en chaume, pour y deposer une immense quantite de choses précieuses, savoir de l'or, de l'argent, des perles fines, du verre rouge et des pierres précieuses appelees Indianīla et Mahānīla, etc Il fit construire, en outre, plusieurs centaines de longues maisons pour y déposer des vêtements de soie kauçeya et de coton, des monnaies d'or et d'argent, etc En dehors de la haie, il fit construire à pait un immense iéfectoire Devant les bâtiments qui renfermaient des richesses de tout genre, il fit clever une centaine de longues maisons, disposees en lignes droites comme les boutiques du marché de notre capitale Chacune d'elles etait assez longue pour que mille personne pussent s'y tenir assises

Quelque temps auparavant, le roi avait, par un decret, invite les gramanas, les heretiques (Pāsandas), les Nirgranthas, les pauvres, les orphelins, et les hommes seuls (sans famille), à se reunir sur la Place des aumônes (Dānasthāna), pour prendre part aux distributions.

Comme le Maître de la loi n'etait pas encore revenu de l'assemblée de la ville de Kānyakubja, il partit immédiatement pour se rendre à la Place des aumônes. Les rois des dix-huit royaumes partirent aussi à la suite du roi Çīlāditya

Quand ils furent parvenus au lieu de l'assemblee, ils trouverent cinq cent mille religieux et seculiers qui y étaient déja arrives

Le roi Çīlāditya etablit sa tente sur le rivage nord du Gange, le roi de l'Inde meridionale Dhruvabhatta etablit la sienne a l'ouest du confluent des deux fleuves. Le roi Kumāra fit placer sa tente au sud de la riviere Yamunā, a côte d'un bocage fleuri. Les hommes qui etaient venus pour recevoir des aumônes, etablirent leurs tentes a l'ouest de celle du roi Dhruvabhatta

Le lendemain matin, les corps d'armée du roi Çīlāditya et du roi Kumāra, montes sur des vaisseaux, et celui du roi Dhruvabhatta, monte sur des elephants, se disposerent chacun dans un ordre imposant et se reunirent pres de la Place de l'Assemblée Les rois des dix-huit royaumes se joignirent a eux, et se rangerent chacun (avec leurs troupes), aux endroits qui leur avaient ete assignes

Le premier jour, dan- un des temples couverts en chaume, de la Place des aumônes, on installa la statue du Buddha, et l'on distribua des choses precieuses et des vetements de la plus grande valeur, on servit des mets evquis et l'on repandit des fleurs aux sons d'une musique harmonieuse, et le soir chacun se retira dans sa tente

Le second jour on plaça la statue du Dieu-Soleil ( $\bar{\Lambda}$ ditya), et l'on distribua des choses precieuses et des vetements, mais moitie moins que le premier jour

Le troisieme jour, on y plaça la statue du Dieu supreme (Īçvara) et l'on fit les memes aumônes qu'a l'installation du Dieu-Soleil

Le quatrieme jour, on fit des aumônes a environ dix mille religieux qui étaient assis en rangs, et formaient ensemble cent lignes distinctes Chacun d'eux reçut cent pieces d'or, un vêtement de coton, divers breuvages et aliments, ainsi que des parfums et des fleurs Ces distributions terminees, ils se retirerent

La cinquieme fois, on fit des distributions aux brahmanes, elles durerent vingt jours

La sixieme fois, on fit des aumônes aux heretiques, elles durerent dix jours

La septieme fois, on fit des aumônes aux Nirgranthas des pays lointains, elles durerent dix jours.

La huitième fois, on fit des aumônes aux pauvres, aux orphelins, aux hommes seuls, elles durerent un mois Quand ce terme fut arrive, toutes les richesses accumulees pendant cinq ans dans le tresoi royal se trouverent complètement epuisees. Il ne resta plus au roi que les eléphants, les chevaux et les armes de guerre, qui etaient necessaires pour châtier les hommes qui suscitent des troubles et proteger son royaume. Pour ce qui regai de les autres objets precieux, les vetements qu'il portait, ses colliers, sos pendants d'oreilles, ses bracelets, la guirlande de son diademe, les perles qui ornaient son cou et l'escarboucle qui buillait au milieu de sa crete de cheveux, il les donna tous en aumônes, saus en conserver la moindre chose

Apres avon epuise ainsi toutes ses richesses, il demanda à sa sœur un vetement commun et use, et apres s'en etre couvert, il adora les Buddhas des dix contrees, se livia avec exaltation aux transports de la joie, et, joignant les mains, il s'écria "En amassant toutes ces richesses et ces choses precieuses, je craignais constamment de ne pouvoir les cacher dans un magasin solide et impénetiable Maintenant que j'ai pu (par l'aumône) les deposer dans le champ du bonheui, je les regarde comme conservees a jamais. Je desire, dans toutes mes existences futures, amasser ainsi d'immenses richesses pour faire l'aumône aux hommes, et obtenir les dix facultes divines dans toute leur plenitude »

Après la clôture definitive des deux magnifiques assemblées (1), les dix-huit rois recueillirent de nouveau des choses precieuses et de grandes sommes d'argent pai mi les peuples de leurs Etats, racheterent le riche collier, l'escarboucle de la confinie, les vetements royaux, etc, que le roi Çīlāditya avait donnes en aumônes, les rapporterent et les lui offrirent Mais au bout de quelques jouis, les vetements du roi et les joyaux de la plus haute valeur fuient encore employes en aumônes comme la première fois

Le Maître de la loi prit conge du 101 et lui témoigna le desir de s'en retournei

" Moi, votre humble disciple », lui dit le 101, " je voulais, avec vous, développer et repandie au loin la Loi que nous a léguée le

<sup>(1)</sup> La premiere ou l'on convoqua les plus celèbres docteurs de l'Inde pour discuter avec Hionen-Fsang, la seconde, décrite ci-dessus, ou l'on fit une immense distribution d'aumônes

Buddha Pourquoi mon vénérable Maître s'en retourne-t-il subitement? " Hiouen Tsang s'arrêta donc encore pendant une dizaine de jours

De son côté, le roi Kumāra lui donna pareillement des témoignages de dévoûment et d'affection "Maître ", lui dit-il, " si vous pouvez rester aupres de votre disciple pour recevoir ses hommages, je regarderai comme un devoir de vous construire cent couvents "

Le Maître de la loi, voyant que les deux rois persistaient à le retenir, finit par leur adresser des paroles où perçait l'amertume de son cœur « La Chine », leur dit-il, « est separée d'ici par un intervalle immense, et ce n'est que bien tard qu'elle a entendu parler de la loi du Buddha Quoiqu'elle en ait une connaissance sommaire, elle n'en peut embrasser l'ensemble C'est pour cela que je suis venu m'en instruire dans les contrees etrangères Si je desire aujourd'hui m'en retourner, c'est que les sages de ma patrie soupirent après moi et m'appellent de tous leurs vœux Aussi ne puis-je m'arreter un instant de plus et mettre en oubli ces paroles des livres sacres « Quiconque aura cache la Loi aux hommes sera frappé de cecite dans toutes ses existences » Si donc vous retenez davantage Hiouen Tsang, vous serez cause que des peuples innombrables seront prives du bonheur de connaître la Loi, ne craignez-vous pas d'etre frappés aussi de cécite ? »

"Maître ", s'ecria le roi, " votre disciple estime et cherit votre haute vertu, et son vœu le plus ardent est de la contempler et de vous servir pour toujours. Si j'empêchais le bonheur d'une multitude d'hommes, j'avoue que mon cœur serait en proie a la crainte. Je vous laisse libre de partir ou de rester, mais si vous me quittez, j'ignore par quelle route vous vous proposez d'effectuer votre retour. Si vous prenez la voie de la mer du sud, je veux vous faire accompagner par des envoyes officiels "

"Sire ", repondit le Maître de la loi, "lorsque je venais de quitter la Chine, j'arrivai, sur les frontieres de l'ouest, dans un royaume nommé Kao-tch'ang, dont le roi, rempli de lumières, etait passionné pour la loi Quand il eut vu que Hiouen Tsang venait ici pour s'instruire dans la vraie doctrine, il en eprouva une profonde joie, lui fournit en abondance tout ce qui lui était necessaire, et exprima le vœu qu'à son retour le Maître de la loi passât par son royaume et vînt lui rendre visite c'est un devoir auquel mon cœur ne peut se refuser Aujourd'hui donc je pars par la route du nord "

- " Maître », lui demanda le 101, " faites-moi connaître la quantité de provisions qui vous est necessaire »
  - " Je n'ai besoin de rien », lui dit le Maître de la loi
  - " Je ne puis souffrii ", ieprit le 101, " que vous partiez ainsi "

En disant ces mots, il ordonna de lui remettre des pieces de monnaie d'or, des vetements, etc. Le roi Kumāia lui donna aussi une multitude de choses piecieuses, mais le Maître de la loi ne voulut rien recevoir d'eux a l'exception d'un vetement de duvet fin nomme Ho-la-li, (Halāli?) piovenant du 101 Kumāra, et qui était destiné à le proteger, en voyage, contie l'humidite et la pluie

Là-dessus il prit conge et partit

Les deux rois avec une suite nombreuse, l'accompagnèrent à une distance de plusieurs dizaines de li, au moment de se dire un dernier adieu, chacun d'eux versa des larmes et poussa de longs soupris

Le Maitre de la loi confia les livies et les statues à un roi de l'Inde du nord nomme Ou-ti-to (Udita?) qui devait les faire transporter à petites journees sur le dos des chevaux et sur les chars de l'armee Ensuite, le roi Çīlāditya confia au 101 Ou-ti-to un grand elephant, ainsi que trois mille pieces d'oi et dix mille pieces d'argent pour subvenii aux frais de voyage du Maîtie de la loi

Tiois jours apies le depart de Hiouen Tsang, les rois Çīlāditya, Kumāra, Dhruvabhatta, etc., priient plusieurs centaines de cavaliers et partirent une seconde fois pour le reconduire et lui faire leurs adieux. Telles furent les marques de devoûment et d'affection dont le combla Çīlāditya. Ce n'est pas tout il envoya, en outre, quatre Ta-Kouan (conducteurs officiels) qu'on appelait Mo ho-ta-lo (Mahātāras?) (1) Il écrivit des lettres sur des pieces de coton blanc, et, les ayant cachetées avec de la cire rouge, il ordonna aux Ta-Kouan de conduire le Maître de la loi, et de presenter ces lettres dans tous les royaumes ou il passerait, afin que chaque prince lui fournît successivement des chais pour le conduire jusqu'aux frontières de la Chine.

<sup>(1)</sup> Les syllabes Mo ho-ta-lo ou Julien a vu le mot "Mahātāia", étaient ils employées par Hiouen Tsang pour transcrire le mot sanskrit mahattara, qu'on trouve dans le Kathā-sārīt-sāgara pour désigner un chambellan?

#### APPENDICE III.

# LES VERS DE HARŞA.

## I LE SUPRABHATASTOTRA

M Bendall, dans le Catalogue des MSS Sanskrits Bouddhistes à Cambridge, p 138 (MS Add 1614 Collection de Stotras), decrit un hymne attribué à Harsa deva-bhūpati Ayant pu examiner ce manuscrit, grâce à la bienveillance du bibliothecaire de la bibliotheque de l'Université de Cambridge, j'ai pu l'identifier avec le Suprabhātastotra de Harsa dejà connu

Ce poème se trouve avec d'autres stotras dans un manuscrit népalais de B H Hodgson maintenant à l'India Office Library (I O 2921) Un autre manuscrit se trouve dans la collection de la Société Asiatique du Bengale Un troisième est à la Bibliotheque Nationale à Paris Minayeff, avec l'aide de ces manuscrits et de trois autres qui lui étaient accessibles (1), en a publié dans le Journal de la Société Russe d'Archéologie le texte avec traduction russe (2) M Thomas, le bibliothécaire de l'India Office Library, en a publié le texte dans le Journal de la Sociéte Asiatique Anglaise (3) vis-à-vis d'une version tibétaine qui se trouve dans le premier volume du Tanjur (Bstod, foll 262-4) Ici, comme dans les manuscrits de Minayeff, l'ouvrage est attribue au roi Çrī Harsadeva, et dans le dernier vers de l'ouvrage, on peut lire en effet le mot haisa en confirmation du tibetain Ce stotra est un hymne matinal adressé au Buddha, dont la for demeure dans une aurore eternelle, tandis que les autres, divinites et sages, y compris le soleil, se tiennent endormis et engourdis dans la

<sup>(1)</sup> Un manuscrit avait une version Newari

<sup>(2)</sup> Zapiski N S tome II, fasc III, pp 236-237, Prières Bouddhiques

<sup>(3)</sup> J R A S 1903, p 704, un autre MS semble se trouver à Tübingen, d'apres le Cat des MSS Sanskrits, p 78 (MS nº 182 F) Je n'ai pas eu occasion de le voir.

paresse Dans le manuscrit de l'India Office, le texte est suivi d'une version nepalaise. Le metre "Mālinī" est employe dans d'autres vers adresses à l'aurore. Je publie le texte de M. Thomas avec quelques corrections d'après le MS de Cambridge, en notant par C les variantes du manuscrit de Cambridge (p. 175).

Salut au Buddh 1, salut à la Loi, salut à l'Assemblée!

- 1 Celui qui est loue par la multitude des dieux, par les Siddhas, par les Gandharvas, par les Yaksas, au ciel et sur la terre, par les ascetes principaux, avec des louanges nombieuses et vallees, moi aussi je le salue, mattribuant ce pouvoir, lui le noble, l'illuminé Les abeilles ne vont elles pas au ciel traverse par Garuda?
- 2 Celui, en qui le penchant pour le mal est annihile et toute faute a disparu, qui est de la couleur de l'or fondu, qui a des yeux longs comme le lotus epanoui, qui a des robes resplendissantes, qui a l'eclat d'une sphere brillante, pour toi, qui as les dix pouvoirs, que toujours le bonjour soit bon!
- 3 Celui qui est le vainqueur des pouvoirs de l'amoui (de Māra), le destructeur des voies du mal, le faiseur du bien dans les trois mondes, qui degage les entrelacements des lianes qui sont les femmes, qui donne les fruits de la beatitude, produits de la tranquillite, qui fend la montagne d'ignorance, pour toi, qui as les dix pouvoirs, que toujours le bonjour soit bon!
- 1 Le premier en fait de naissance parmi les demons, les dieux, les hommes, le chef des dieux, seigneur de tous les mondes, la seule voix dans la creation du monde, le créateur des hommes, ne d'un lotus, Svayambhū, dort, pour toi, qui as les dix pouvoirs, que toujours le bonjour soit bon!
- 5 Debout sur la pente des montagnes orientales, rouge comme un fragment de corail, frappant les masses des tenebres, l'œil unique des hommes, le Soleil inquiet lui-meme dort, pour toi, qui as les dix pouvoirs, que toujours le bonjour soit bon!
- 6 Jaune comme une dent d'éléphant, ornement sur le front de la nuit, trare sur la tete du monde entier, ayant les passions de l'amour non assouvies, la Lune, aux froids rayons, elle-même dort, pour toi, qui as les dix pouvoirs, que toujours le bonjour soit bon!
- 7. Ayant de quadruples bras et seize quarts de visages, connaissant la règle de l'injonction de la priere, recitateur du Sāmaveda, ne du lotus pui, Brahma lui-même dort, pour toi, qui as les dix pouvoirs, que toujours le bonjour soit bon l

- 8 Bleu comme le pétale du lotus, ayant de longs yeux de lotus, destructeur du pouvoir des ennemis des dieux, omnipotent, ayant toutes les formes, Hari, non délivré de la matrice, lui-même dort; pour toi, qui as les dix pouvoirs, que toujours le bonjour soit bon!
- 9 Debout sur le sommet de l'Hımālaya, ayant des serpents en guise de corde sacrée, habile à allumer les trois villes (des démons), au manteau en peau de tigre, en compagnie de la fille du chef des montagnes, le Maître du trident lui-même dort, pour toi, qui as les dix pouvoirs, que toujours le bonjour soit bon!
- 10 Tenant à la main une hache flamboyante, l'ennemi invincible des Dānavas, le seigneur des dieux (Indra) lui-même, son intelligence hébété par un entretien galant avec Çacī, dort jour et nuit, plongé dans la fange de l'amour, pour toi, qui as les dix pouvoirs, que toujours le bonjour soit bon!
- 11 Comme le lotus sous la froide lune, les yeux rougis par des potions de vin, aux bras forts et rudes, le laboureur, une Çakti à la main, Bala, ici est couché embrassant le cou de Revatī, pour toi, qui as les dix pouvoirs, que toujours le bonjour soit bon!
- 12 Celui qui a une seule dent dans son visage d'elephant, qui enleve tous les obstacles, dont les gouttes d'ichor tombent incessamment, dont les joues sont parsemées d'essaims d'abeilles, Ganapati lui-même, ami des potions de liqueurs, dort, pour toi, qui as les dix pouvoirs, que toujours le bonjour soit bon!
- 13 Celui qui a une Çakti bleue comme la fleur atasi au bout des doigts, beau comme le jeune lotus, ayant six visages, qui fendit la montagne Krauñca, fils de celui qui a trois yeux, Kumāra, lui même dort, pour toi, qui as les dix pouvoirs, que toujours le bonjour soit bon!
- 14 Ayant des masses tannés de cheveux nattes, les youx d'un rouge de cuivre comme le sang, Paçupati dont la rage est bouillante et la fureur extrême, le corps tourmente des fleches de l'amour, le dieu du feu, lui-même dort, pour toi, qui as les dix pouvoirs, que toujours le bonjour soit bon!
- 15 Yama, Varuna, Kuvera, les Yaksas, les Daityas, les Nāgas, sur la terre, au ciel, dans l'air, et les autres Lokapālas, contemplés par les regards obliques amoureux des nymphes, eux mêmes dorment, pour toi, qui as les dix pouvoirs, que toujours le bonjour soit bon!
  - 16 Icı les grands Rşıs, Vatsa, Bhrgu, Angıras, Kratu, Pulaha,

Vasistha, Vyīsa, Vālmīki, Gaiga, infatues par les entretiens galants avec les nymphes d'autrui eux memes doiment, pour toi, qui as les dix pouvoirs, que toujours le bonjour soit bon!

- 17 Plonges dans l'ocean de la vie, leurs membres couverts par les mailles de l'illusion, Manu, Kapila, Kanāda, en confusion, leur intelligence hebetee, stupides, prives des fruits de la beatitude, produits de la tranquillite, eux memes dorment, pour toi, qui as les dix pouvoirs, que toujours le bonjour soit bon!
- 18 Sans nourriture, sans vetements, en etat de conception, difformes, pareils a des revenants en tourment, leurs corps bien tortures par des coups de toute sorte, empeches d'arriver aux deux etats (le ciel et la terre) nus, ils dorment, pour tor, qui as les dix pouvoirs, que toujours bonjour soit bon!
- 19 Journellement je salue le Buddha qui a un bonjour, qui a une bonne etoile, qui est salue avec beatitude, je salue la Loi, je salue l'Assemblee
- 20 Bonjour à toi, le seul dont les veux sont ouverts pai la connaissance Le Soleil a dispaiu [c'est-a-dire le Buddha est moit] etcinellement pour ceux qui sont aveugles pai les tenebres de l'ignorance
- 21 Le jour revient, le soleil revient, la lune revient, la nuit revient, ils reviennent tous, la moit, l'age, la naissance, ô saint, mais les sots ne comprennent point la transmigration
- 22 Pendant que le Temps dort dans les tenèbres de la nuit du sommeil de l'ignorance, sur le large lit du desir, sur le sommeiller de l'objet des sens, sur lequel les fruits des bonnes et mauvaises actions s'eparpillent, salut a lui qui veille pour l'eternite!
- 23 Aux gués, des centaines de tetes de betail boivent de l'eau et se rassassient, mais l'eau n'est jamais epuisee, de meme quand le saint est loue pai des centaines de poetes, la liste de ses veitus n'est point epuisee en lui qui en est l'ocean
- 21 En louant le Maître du monde, le prince des giands saints, l'arbre de la justice de la bonne Loi, la Loi sans les couples (le plaisir et la douleur), le destructeur des tenebres de la passion et du peche, dont le corps est libre de passions, qui est libre du désir, quelle saintete deviais-je obtenir! Par cette sainteté même, que le monde entier, rejoui par les louauges du matiu, trouve la foi suprême en lui qui a les dix pouvoirs!

# FIN DU Suprabhātastotra Adressé à Buddha le Maître et compose par le roi Harşadeva.

Om namo buddhāya, namo dharmāya, namah samghāya Stutam apı surasamghaih siddhagandhai vvayaksair dıvı bhuvı suvicitraih stotravagbhir yyatıçaih | aham apı kıtaçaktır naumı sambuddham aryyam nabhası garudayāte kım na yāntı dvirephāh | 1 || ksapıtadurıtapaksah ksīnanıhçesadosah dravitakanakavarınah phullapadmäyatāksah [ surucıraparıvesah suprabhāmandalaçrīr daçabala tava nıtyam suprabhātam prabhātam | 2 || madanabalavıjetuh kapathocchedakaıttus tribhuvanahitakarttuh strīlatājālaharttuh | çamasukhaphaladātur bhettur ajñānaçailam daçabala tava nityam suprabhātam prabhātam | 3 || asurasuranarānām yo'grajanmāgradaivah sakalabhuvananātho lokasistyekaçabdah | svapiti manujadhātā padmayonih svayambhūr daçabala tava nıtyam suprabhātam prabhātam | 4 || udayagırıtatastho vidrumacchedatāmias tımıranıkarahantā caksuı ekam prajānām | ravır apı parılolah sarvvathā so 'pı supto daçabala tava nıtyam suprabhātam prabhātam | 5 || dvıradadaçanapanduh çitaraçmıh çaçamkas tılaka ıva ıajanyah sarvvacudamanır yyah | avigatamadarāgah sai vvathā so 'pi supto daçabala tava nıtyam suprabhātam prabhātam | 6 || pravarabhujacatuskah sodaçārdhārdhavaktro japaniyamavidhijñah samavedapravakta | amalakamalayonih so 'pi brahmā prasupto daçabala tava nityam suprabhātam prabhātam | 7 || kuvalayadalanīlah pundarīkāyatāksah suranpubalahantā viçvakrd viçvarūpī | harır apı cırasupto garbhavasan amukto daçabala tava nıtyam suprabhātam prabhātam | 8 ||

himagiriçikharasthah sarppayaj nopavitas tripuradahanadakso vyaghracarmmottariyah | saha girivaraputryā so 'pi suptas triçūlī dacabala tava nityam suprabhātam prabhātam | 9 || jvalitakuliçapānir durjjayo dānavārih surapatır apı çacyā vibhrame mūdhacetāh | anıçı nıçı ca suptalı kāmapamke nımagno dacabala tava mtyam suprabhātam prabhātam | 10 || hımaçaçıkumudabho madyapanarunakso drdhakathınabhujamgo lamgali çaktıhastah | bala iha çayıto 'sau revatīkanthalagno daçabala tava nıtyam suprabhātam prabhātam | 11 || gajamukhadaçanaikah sarvvato vighnahantā vigalitamadadhārah satpadākīi nagandah | ganapatır apı supto vārunīpānamaıtro daçabala tava nityam suprabhātam prabhātam | 12 || atasıkusumanīlā yasya çaktıh karāgre navakamalavapusmān sanmukhah kraumcahantā I trinayanatanayo 'sau nityasuptah kumaro daçabala tava nıtyam suprabhātam pıabhātam | 13 || kapılajatakalāpo raktatāmrārunāksah paçupatır atıkāle dagdhakopātıdaksah | smaraçaradalıtāmgah so 'pı supto hutāço daçabala tava nıtyam suprabhātam prabhātam | 14 || yamavarunakuverā yaksadaityoragendrā dıvı bhuvı gagane va lokapalas tathanye l yuvatımadakatāksair vīksitās te 'pi suptā daçabala tava nıtyam suprabhātam prabhātam | 15 || ısaya iha mahanto vatsablırgvamgıradyah kratupulahavasisthā vyāsavālmīkigarggāh | parayuvatıvılāsan mohitās te 'pi suptā daçabala tava nıtyam suprabhātam prabhātam | 16 || bhavajalanıdhımagnā mohajālāvrtāmgā manukapılakanādā bhrāmitā mūdhacittāh | çamasukhaphalahına balıças te 'pı supta daçabala tava nıtyam suprabhātam prabhātam | 17 || açanavasanahinā bhāvyamānā virūpā alam akhılavıghātaıh pretavad dagdhadehāh |

ubhayagatıvıhînā nıtyasuptāç ca nagnā daçabala tava nityam suprabhātamprabhātam | 18 || suprabhātam sunaksatram çıeyahpı atyabhınandıtam | buddham dharmam ca samgham ca pranamāmi dine dine | 19 || suprabhātam tavaikasya jūānonmīlitacaksusah | ajñānatimirāndhānām nityam astamito i avih | 20 | punah prabhatam punar utthito ravih punah çaçamkah punai eva çarvvarī | mityur jarā janma tathaiva he mune gatāgatim mūdhajano na budhyati | 21 || ajñānanidrārajanītamasi prasupte trsnavicalacayane visayopadhane | kāle cubhācubhaphalam parīkīryyamāne jāgartti yah satatam eva namo 'stu tasmai | 22 || tīrthesu gokulaçatāni pibanti toyam tiptim vrajanti na ca tatksayam abhyupaiti [ evam muneh kavıçataır apı samstutasya na ksīyate gunanidhir gunasāgarasya | 23 || stutvā lokagurum mahāmunivaram saddharmmapunyadrumam nırdvandvain hataragadosatımırain çantendriyain nihsprhain | yatpunyam samupārjitam khalu mayā tenaiva loko 'khilah pratyūsestutiharsito dagabale graddhām parām vindatām | 24 || Iti çrī buddhabhattārakasya Harsadevabhūpativiracitam suprabhā-

Iti çrī buddhabhattārakasya Harsadevabhūpatıvıracıtam suprabhā-[tastotram samāptam.

## VARIANTES.

Les italiques reproduisent les variantes propres au MS de Cambridge

Il manque à Thomas « namo dharmāya, namo samghāya n

- 4 b Thomas bhuvanadhātau
- 4 c C ambuyonth
- 5 b C kıranahanta Thomas okulanı
- 5. c Thomas madalolah
- 6 b C °cūdāmanīyah
- 7 b C sāmaredo
- 8 a C pundalīka
  - b C suranpubhamahanto Thomas °vara
  - b C %rdvicvo
- 9 c C ocilharābhah
- 10 a Thomas dānavānām
  - b C ocittah
- 12 a C sarvathā
  - c C varunipanamettro Thomas omatto
- 13 a Thomas onilo
  - c C so'pi suptah.
- 14 a C jvalitajatakalapā
  - c C samarasadalıtāmgah
- 16 b C et Thomas °cısthā
- 17 b C °kanādya
  - c Thomas °parīhīnā
- 19 C transpose les vers 20 et 19
- 19 a C sunahsatre, çriyā°
- 21 a Thomas plabhāta
  - d C gatāgatī Thomas budhyate
- 22 a Thomas oitvam ası prasuptā
  - c C parikīrttamāno
- 23 b C ksayamatyuparti
  - c C kaviçatini pibanti te'sya Thomas mune
- 24 a Thomas punyodgamam

Il manque à Thomas le colophon entier qui ne se retrouve que dans le tibétain

# II L'ASTAMAHĀĢRĪGAITYASAMSKRTASTOTRA

L'hymne aux huit grands Caityas venérables (1) (en chinois Pa-ta-ling-t'a-fan-tsan, en sanscrit,  $Asta-mah\bar{a}-\varsigma r\bar{\imath}-caitya-samskrta-stotia$ ) est attribué par la tradition chinoise au roi indien Kiai-jen "le soleil de la vertu", et Hiouen Tsang nous a appris à reconnaître sous cette traduction l'empereur Harsa Çīlāditya Le poème se compose de cinq stances, la premiere en  $mandahr\bar{a}nt\bar{a}$ , les quatre autres en  $Sragdhar\bar{a}$  Le moine Fa-hien a transcrit l'original sanscrit en caracteres chinois

Le titre du poeme n'en indique pas exactement l'objet. L'auteur ne rend pas seulement hommage aux huit lieux sacies, mais aussi à tous les Stūpas, a tous les Caityas, à tous les Dhātugarbas de la terre entiere.

M Levi presente deux hypotheses auxquelles le petit poème de Harsa devrait sa singuliere conservation dans le canon chinois Ou bien Fa-hien (2), eleve du monastere de Nālandā, en a rapporte les stances qu'il a transcrites, ou bien Hiouen Tsang les avait reçues de son hôte royal a titre de souvenir amical et pieux, consacrées par le nom venére du moine et du roi, elles ont ete admises plus tard dans le canon

" Les deux stotias du Népal et de la Chine ont un air de parente qui frappe l'un et l'autre semblent être des litanies accommodees par un versificateur adioit, l'un et l'autre se reduisent presque entièrement à une savante enumeration de noms, avec un refrain au bout des stances (3) »

# HYMNE AUX HUIT GRANDS TEMPLES SACRÉS

1

La Naissance du Buddha, l'Illumination, très excellente, sans égale, la Roue de la Loi, pleine de delices, le Temple primitif

<sup>(1)</sup> B N, 1071

<sup>(2)</sup> La transcription se place entre 982 et 1001, puisqu'elle est signée Fatien, nom que le moine changea en 982 en Fa hien

<sup>(3)</sup> Le tibétain dit que l'Aştamahāçi īcaityastoti a a été composé par le roi pour le salut de sa mère (ou bien des mātrs?)

adore des Trois Mondes, les grands pouvoirs magiques, l'endroit qui se tiouve dans l'Himālaya, la descente sur la terre du roi des dieux, i adore, la tete baissee, les lieux ou les Buddhas sont arrives au Nirvāna

2

Les Temples du Maitre à Vaiçīlī a la Roue de la Loi, sur la pento de la montagne Çiçuma, sur la rive du Bhīsmakāyodhi (?) à Çrāvastī a la racine (de l'arbre) de l'illumination, à l'excellente Kuçinagara, a Lumbinī a Kapilavastu, a Kauçambī, a Smerikostha, à l'excellente ville de Mathura, dans le rovaume de Nandagopa, ceux-la avec tous les autres Temples du (Maitre qui a les) dix pouvoirs, je les adore de la tete

3

Les Reliquentes au Kasmīr, en Chine, a Khasatata, sur la Yamunā, au Marvīra, au Cevlan, au Līta, a l'Odra, au Sindhu, au Paundra, au Simatata, au Migadha, au Mekhala, au Kosala, au Nepal, au Kāmatūpa, a l'excellente ville de Kalaça, aux rovaumes de Kāñeī et de Saurīstra, ceux-la avec les autres Reliquaires du (Maitre qui a les) dix pouvoirs, je les adore de la tete

4

Les Reliquaires au Mont Kailīsa, au Mont Hemakūti, a l'Himālava, au Mont Mandara, au sommet du Mont Meru, a l'atīla, a Vaijayanta, a la demeure de Dhanapati, aux mondes des Siddhas et des Gandharvas, dans l'œuf de Brahma, dans la terre de Visnu, au territoire de l'acupati, aux mondes de la Lune et du Soleil, ceux-là avec les autres Reliquaires du (Maitre qui a les) dix pouvoirs, je les adore de la tete

5

Les huit Reliquaires du (Maître qui a les) dix pouvoirs, et les Temples appeles " Urnes ", et les autres appelés " Charbons ", luisants comme l'or et l'argent, splendides avec les bijoux des châsses, les Reliquaires places dans le monde souterrain, sur la terre ou sur le sommet des montagnes partout, les images des Buddhas, plus d'une fois par jour, je les adore de la tete

Fin de l'adoration des huit grands Temples

# AŞTA-MAHĀ ÇRĪ-CAITYA-SAMSKRTA-STOTRA

1

Jātim bodhim pravaram atulam dharmacakram ca ramyam caityam cādyam tribhuvanamahitam çrīmahāprātihāryam | sthānam cedam himagirinilayam devadevāvatāram vande 'ham pranamitacirasā nirvitā yatra buddhāh ||

2

vaicālyām dharmacakre çiçumagiritate
bhīsmakāyoditīre
çrāvastyā bodhimūle kuçinagaravaie
lumbinīkāpilālye |
kauçambyā smerakosthe mathuravarapure
nandagopasya rāstre
ye cānye çāsticaityā daçabalabalinas
tān namasyāmi muidhnā ||

3

kaçmîre cînadeçe khasatatayamune
marvare sinhale vā
lātodre sindhupaundre samatatamagadhe
mekhale kosale vā |
nepāle kāmarūpe kalaçavarapure
kāncisaurāstrarāstre
ye cānye dhātugarbhā daçabalabalinas
tān namasyāmi murdhnā ||

4

kaılase hemaküte himagirinilaye mandare meruçinge pätäle vaijayante dhanapatinilaye siddhagandharvaloke | brahmände visnubhūmau paçupatibhavane candrasūryādiloke ye cänye dhātugai bhā daçabalabalinas tān namasyāmi murdhnā ||

5

ye cāsṭau dhātugarbhā daçabalabalınah kumbhasamjūāç ca caɪtyā angārākhyās tathānye himaiajatanibhāh stūparatnaprakāçāh | pātāle ye ca bhūmyā guiçikhaiagatāh sarvato dhātugarbhā buddhānām yāni bimbā pratidinam asakrt tāni murdhnā namāmi || Astamahācaityavandana samāpta

# III FRAGMENTS

Le vers çārdūlavikrīdita sur Rājyavardhana dans l'inscription de Madhuban est peut-être de la main même de Harsa, mais on peut tout aussi bien l'attribuei au poete officiel qui d'ordinaire en faisait En voici la traduction

" En bataille il dompta Devagupta et tous les autres rois ensemble, comme des chevaux vicieux qu'on fait detourner à coups de fouet Ayant deraciné ses adversailles, ayant fait la conquête de la terre, s'etant bien conduit vers le peuple, il perdit la vie dans le quartier de l'ennemi, par sa confiance dans les promesses n,

Rājāno yudhi dusta-vājina īva çīī-Devaguptādayah kitvā yena kaçāprahāra-vīmukhāh saivve samain samyatāh | utkhāya dvīsato vijītya vasudhām kitvā prajānām prījam prānān ujjhītavān arātī-bhavane satyānurodhena jah ||

Un autre vers de la même inscription semble devoir son origine à Harşa

" Ceux qui font profession (d'appartenir à) la noble ligne de notre famille et autres, doivent approuver cette donation De la fortune, mobile comme l'éclair et bulle d'eau, les donations et la preservation de la renommee d'autrui sont le (vrai) fruit »,

Asmat-kulakkramam udālam udāharadbhir anyaiç ca dānam idam abhyanumodanīyam | laksmyās tadīt-salīla-budbuda camcalāyā dānam phalam parayaçahparīpālanam ca ||

Un vers de l'inscription semble porter encore un cachet authentique, puisqu'il contient l'assertion qu'il est de Harsa « Par les actions, les pensées et les paroles, on doit faire du bien aux vivants C'est là le chemin que Harsa a declaré être le plus excellent pour gagner le mérite religieux »,

Karmmanā manasā vācā karttavyam prānine hitam | Harşenaitat samākhyātam dharmmāijjanam anuttamam ||

Le Subhāsitāvalī, N° 233, ed Peterson, cite un vers de Harsa qui ne se retrouve dans aucun de ses trois drames Boehtlingk\_le donne dans ses Indische Sprueche (716)

Açatham alolam ajıhmam tyagınam anuragınam viçesajuam | yadı naçrayatı naram Çrih Çrir eva hı vanchıta tatra ||

" Quand la fortune ne va pas trouver un homme à la fois vertueux, range, fianc, non interessé, devoué et appreciant l'excellence, c'est que la fortune se trompe elle-même alors »

## IV LA JĀTAKAMĀLĀ

A la suite des œuvres personnelles de Harsa, il y a place pour une courte mention de la  $J\bar{a}taham\bar{a}l\bar{a}$ , dont la creation, au temoignage d'I-tsing, serait due au zele religieux non moins qu'aux goûts littéraires du roi bouddhiste En parlant, en effet, des ouvrages les plus repandus dans l'Inde, I-tsing ajoute (1) " Il y a un autre ouvrage d'un caractere semblable appele " $J\bar{a}taham\bar{a}l\bar{a}$ ", (2), Jātaka veut dire

<sup>(1)</sup> I-tsing, chap 32, p 163

<sup>(2)</sup> Le texte sanskrit de la *Jātakamālā* d'Ārvaçūia fut publié par Kern dans Harvaid Oriental Series, Vol 1, 1891 Il y en a une traduction dans le Tripitaka chinois, mais qui ressemble fort peu a l'original (B & 1312), l'ouvrage fut traduit en chinois de 960 à 1127

" naissances antérieures », et mālā veut dire " guirlande », l'expression vient de ce que les recits des faits difficiles accomplis dans les vies antérieures du Bodhisattva (plus tard le Buddha) sont enfilés (ou reunis) ensemble Si on le traduisait (en chinois) il occuperait plus de dix rouleaux (1) L'objet de la composition des récits des naissances (du Bodhisattva) en vers est d'enseigner la doctrine du salut universel dans un beau style, conforme à l'intelligence populaire et attrayant aux lecteurs Un jour le roi Çīlāditya, qui etait un ami passionne de la littérature, ordonna et dit « Vous qui aimez la poesie, apportez et montrez-moi demain matin quelques pieces que vous aurez composées vous-mêmes " Quand il les eut réunies, il y en avait cinq cents paquets (2), et après les avoir examines on trouva que la plupart furent des jātakamālās De ce fait on voit que la jātakamālā est le thème le plus beau (le plus aimé) pour des panégyriques Il y a plus de dix îles dans la mer du sud, et ici les prêtres et les laïques récitent la Jātahamālā ainsi que les vers susdits (3), mais ceux-là n'ont pas encore ete traduits en chinois n (4)

<sup>(1)</sup> L'édition de Kern a 1340 veis et contient trente quatre jātakas, tandis que le chinois a quatre volumes contenant seulement quatorze jātakas. La comparaison du texte sanskirt avec les textes chinois et palis serait très intéressante. Le texte a été traduit par M. Speyer en 1895. M. Thomas a trouvé une veision tibétaine d'une jātakamālā par Hari Bhatta, J. R. A. S. 1904. Octobre. Voyez aussi B. E. E. O. 1904. 4 ptie

<sup>(2)</sup> Le signe chinois, traduit ici par "paquet", veut dire "plié entre planchettes". Nous savons que les textes sanskiits furent préservés de la sorte "paquet" et non "çloka", comme traduit M Fujishima (J A 1888, pp 411-439). Beal (Buddhist Literature in China p 139) traduit ainsi "Tous les chefs de l'oyaume qui aimaient la poésie devaient se réunil le lendemain matin au palais, et chacun devait appoi ter un veis sur un moi ceau de papier. En effet cinq cents se sont l'éunis, et leurs papiers ayant été ouveits, les vers furent réunis, et voilà la Jātakamālā"

<sup>(3)</sup> C'est-à dire le *Suhi llekha* (publié par Beal, Londres, 1892) Wenzel l'a traduit dans le journal de la Pali Text Society

<sup>(4)</sup> On ne les a traduits qu'en 960 1127 (B N 1312) Comme la date d'Āryaçūra n'est pas fixée, Takakusu mentionne qu'on a traduit un de ses ouvrages en chinois en A D 434 Il est ainsi impossible de la placer plus tard Donc la  $J\bar{a}takam\bar{a}l\bar{a}$  de Haisa n'est pas identique avec celle d'Āryaçūra

## APPENDICE IV.

# L'ÈRE DE HARSA

Une étude sur Harsa serait incomplete si on y passait sous silence l'ère qui porte son nom et si l'on n'y rapportait meme sommairement et sans prétention d'y ajouter quelque donnée nouvelle, les diverses théories qu'a suscitées le calcul de cette ère

En premier lieu il faut citer le temoignage de l'historien arabe Alberuni qui est à la base de tout ce calcul (1)

" Et pour cette raison ils les ont abandonnées et ont adopte les eres Çrī Harsa, Vıkramādıtya, Çaka, Valabbī, et Gupta Et pour l'ere Valabhī, qui doit son nom au seigneur de la ville de Valabhī, situee à trente yojanas environ au sud de la ville d'Anhilvada, elle commence quarante-et-un ans apres l'ère Çaka Ceux qui en font usage posent (l'année de) l'ère Çaka, et en retranchent la somme du cube de six et du carre de cinq, et le reste donne (l'année de) l'ere Valabhī Son histoire vient à son tour Et pour l'ere Gupta (les membres de cette dynastie) furent, à ce qu'on dit, une race mechante (et) redoutable, et c'est pourquoi apres leur mort on data par eux. Et il semble que Valabhi fut le dernier d'entre eux Et ainsi le commencement de leur ère est aussi posterieur a l'ere Çaka (de) deux cent quarante-etun (ans) Et l'ère des astronomes est posterieure a l'ere Çaka (de) cinq cent quatre-vingt-sept (ans), et c'est la base du canon astronomique (nommé) Khandakātaka par Brahmagupta, qui est connu chez nous sous (le nom d') Al-Arkand De cette façon 1488 de l'ère Çrī Harsa est en correspondance avec l'annee (de Yazdıjard) (2) que

<sup>(1)</sup> Alberuni, India, traduit pai Sachau, vol 11, p 5

<sup>(2)</sup> L'an 400 (année apres laquelle Alberūni écrivait) cette ère date de l'avènement de Yazdıjaid III, roi Sassanide de la Perse en A D 632 Cf Prinsep, Essays, vol 11 Useful Tables, p 302 et note

nous avons prise pour exemple, et avec 1088 de l'ere de Vikramāditya, et avec 953 de l'ère Çaka, et avec 712 de l'ère Valabhī, qui est aussi l'ère Gupta,

Alberūni dit en outre qu'il a lu dans un almanach du Cachemire que Harsavardhana était de six cent soixante-quatre ans postérieur à Vikramāditya Alberūni note donc en 1030 que l'ere de Harsa est en usage à Mathura et à Kānyakubja et que 0 ère Harsa equivaut à 664 ère Vikiama et 664 Vikrama à 606/7 A D (1)

M Fleet (2) distingue dans Alberūni deux eres de Harsa, l'une bien anterieure, commençant en 457 B C Alberūni ajoute qu'il ne peut avoir l'explication du desaccord qui existe entre cette date et la precedente En fait Alberūni donne 1488 Çrī Harsa = 1088 Vikrama = 953 Çaka = 712 Valabhī = 1031/2 A D (En ce cas 0 Harsa = 457/8 B C, il y aurait donc 1064 ans d'ecart avec l'ere Harsa 606/7 A D) M Fleet (3) donne 0 Harsa = 605/6 A D d'apres le calcul de Shankar B Pandit sui les donnees d'une inscription de Mahendrapāla (155 Harsa) et du Sūryasiddhānta Dans ce cas particulier seulement 682 Çaka ecoulé convient On a donc 0 Harsa = Çaka 572 ecoule = 605/6 A D Donc il y a une divergence avec Alberūni, qui ne s'explique pas assez nettement sur le point de départ de l'ere Il ne nous dit point si l'equivalent Vikiama est l'année courante ou écoulee

Sur l'inscription de Mahendrapāla on pourrait lire 158 au heu de 155. On aurait alors pour la solution de l'ere, 0 Harsa = 602/3 A D , 1=603/4 A D

Il existe un certain nombre d'inscriptions datées de l'ère Harsa Outre les inscriptions de Harsa lui-même, celles de Madhuban et Bhanskhera, il y a encore

Inscription d'Adityasenadeva, datee de Harsa 66

| Mahendrapāla de Kanauj | 155 (20 janvier 761) |
|------------------------|----------------------|
| Vınāyakapāladeva       | 188                  |
| Khajuraka              | 218                  |
| Bhojadeva de Kanauj    | 276                  |
| Panjaur                | 563 (17 mai 1168)    |

<sup>(1)</sup> Cunningham, Indian Eras, p 64

<sup>(2)</sup> C I I, vol 111, p 23, n 2

<sup>(3)</sup> Cf aussi I A, vol XIII, p 413

Enfin c'est aussi à cette ere qu'ont ete attribuées les inscriptions du Népal signalées par Kielhorn la seule raison en était que selon la Rājatai anginī "Vikramāditya vint établir son ere au Népal " (1) Cette mention unique est fort sujette à caution et nous croyons avoir ci-dessus suffisamment refute l'opinion que le Népal aurait éte conquis par Harsa

<sup>(1)</sup> Cf aussi I A, vol xiii, p 413

## ERRATA ET CORRIGENDA

- p 6, 1 20, au lieu de Max Mueller (I-tsing p 1x), line Chavannes, (Voyag chin p 9)
- p 8, ajouter en note Cette chronologie se repose en très grande partie sur le « Chronology of India » par Madame Duff
- p 8, l 28 et passim, au lieu de Calukya, line Calukya
- p 8 dern ligne, après Dhaimāditya, mettre une virgule
- p 9, 1 21, au lieu de Subhāşitāvali, lire Subhāşitāvalī
- p 10, l S et passim, line Māhātmya
- p 10, l 31, au lieu de Vijamahādevī, lii e Vijayamahādevī
- p 13, 1 25, au lieu de Histoire ancienne des T'ang, vol 256, line chapitre 196
- p 16, l 1 et passim, au lieu de Wang hiuan ts'e, lire Wang Hiuan ts'e
- p 16, 1 15, au lieu de Wen Chang, lire Weng Ch'eng
- p 19, l 26 et passim, au lieu de Sthaneçvara, line Sthanviçvara
- p 27, n 1, au lieu de dialectale, lii e magadhī
- p 29, l 15, faire disparaitre la phrase Ailleurs le voyageur chinois dit, jusqu'à cette contradiction
- p 33, dein ligne, après Hūṇas, ajouter les Tou-Kiue
- p 35, n 1, Wenti des Chin commença à iégnei en 560
   Faire disparaîtie Vouti 601
- p 52, 1 5, au heu de cun asses de la Chine, lu e tuniques de la Chine
- p 76, n 3, au lieu de Çünyapuspas (?), lii e Akāçapuşpas
- p 82, n 3, lue Çīlāditva
- p 92, n 2, au lieu de Kaotsong, lire l'aitsong
- p 144, au lieu de Guijara, lii e Garjaia
- p 167, n 1, au lieu d étaient-ils, lu e étaient-elles
- p 169, l 10, lu e Les abeilles ne montent elles pas au ciel où Gai uda monte lui aussi?
- p 171, l 25, au lieu de sommeiller, lire oi eillei
- p 176, l 3, *ln e* Kıaı-jeu

## INDEX.

#### A

Abdu'llah ibn Abdu'llah ibn 'Unan 15 'Abdu'llah ibn 'Amii ibn Rabī 15 'Abdu'llah ibn 'Umai Khattab 15 Abhidhai makoca 12 Abhıdharmakoçavyāklıyā 12 Acoka 89 Adhy ar Ja 98 Adhyātmavidyā 132 Adıtya 164 Adıtyabhakta 87 Adıtyasena 27, 28, 59, 183 Aditvavaidhana 20, 21, 29, 87, 147, Aditvavarman 8, 27, 28 Adıtyavanman, fils de Pulikeçin II. 10 Agrahāra, 66, 148 Ahicchattrā 144 Ahmad ibn Yahya ibn Jábii al Biládurí 7 Ashole *inscription d'* 9, 10, 11, 131 Ajanta 53, 131 Ajiravatī 115 Akşapatalıka 67, 117 Al-Ai kand 182 Alberum 27, 182, 183 Alexandre 18 Aliyepomouo 14 Alupaī 50 Alupas 10, 50 Amarāja 8 Amguvai man 13, 14, 16, 58 Amitāyui dhyāna 14 'Amru-ibn al-Tamīmī 15

Angadīya 144

Angas 31, 47 Anui ādhapura 86 Appāyika 10, 50 Apsarodevī 20, 147 Arabes 34, 54, 59, 93 Aijuna 15, 16, 58 Arunāçva 58 Aryaçūra 180, 181 Ai yamahāsanghikanikāya 78 Ai yamuktāmālā 96, 124 Aryamüläsarväsvädanıkäya 78, 79 Aryasammıtīyanıkāya 78, 79 Aryāsaptacatı 113 Arvasthavii anikāva 78 Ai yavarman 14 Assam voyez Kāmai ūpa Astamahāçrīcaityasamskrtastotra 96, 99, 176 sq Atharvaveda 133 Avadānas 109 Avanti 39, 116 Avantivarman 23, 27, 39, 116 Ayurveda 133

## B

Bādāmı 9, 15, 31
Bahı ain 13
Bala 170
Bālacandra 144
Bālāditya 12, 55
Bāṇa 9, 113, et passim
Banavāsī 10, 50
Bāṇī 43
Bappabhaṭti 127
Bappūra 11

Bauddhapārvātīyāvamçāvalī 14 Bedāvrtti 96, 130 Bengale 31, 38, 75 Bhadrapālita 85 Bhadrasvāmin 144 Bhagadatta 117 Bhairavācārya 115 Bhaktāmarastotra 96, 127, 128

Bhāna 144 Bhandin 22, 36, 37, 41, 42, 43, 116, 117 Bhānskei a, *inscription de*, 12, 143,

Bhāradvāja 144 Bhāravi 101 Bharoch *voyez* Broach Bharşa 59

145

Bhartrhari 12, 16, 83, 96, 128 sqq Bhai trhariçāstra 96, 129 Bhāsa 99, 100, 101, 102, 103 Bhāsaka 100

Bhāskaravarman 10, 30, 41, 15, 117 Bhatārka 18, 32

Bhattibharastavana 96, 128 Bhattikāvya 96, 129 Bhavabhūti 101

Bhavaviveka 12 Bhavavi 85

Bhayaharastavana 96, 128

Bhodhidi uma 90 Bhogavarman 27, 28 Bhojadeva 3, 183 Bhojarāja 86, 87 Bhūkampa 117 Bhukti 65, 66

Bhūmicchidra 66, 149 Bhusanabhatta 120 Bhūtivai man 30, 117 Bihar 29

Birmans 14 Brahma 169 Brahmagupta 9, 12, 131

Bı ahmasphutasıddhänta 9, 12, 131 Brhatkathā 103

Brhatkathāmañjari 109

Broach 12, 13, 15, 26, 48, 49, 61

Buddhadāsa 84 Buddhapāhta 85 Buddharāja 8 Buddhavarman 15 Byzance 31

 $\mathbf{C}$ 

Çabaras 117 Çabdavıdyā 132 Çabdavıdyāçāstra 14, 58 Çaçānka 3, 8, 10, 37, 38, 39 42, 45,

89, 90, 153 Çaçankamandalam 38

Çaçānkapura 42 Cachemire *voyez* Kasmīr

Çakas 85 Cākambarī 85 Cakravartin 61 Çakuntalā 104, 106

Candadanda 10

Calukyas 4, 8-12, 15, 19, 31,49, 50, 56

Candapāla 122 Candikāçataka 96, 122 Candradeva 16 Candrāditya 10

Candragomin 12 Candrakīrti 12

Candramukhavarman 30, 117

Candiapāla 80 Çankaragana 8 Çarabhaketu 117 Çārngadhara 98

Carugadhai apaddhati 102 Çai vavarman 22, 27, 28

Çatı unjar amahatmı am 10, 131

Catuhsamudi ādhipati 61

Cedi 8 Cei a 50

Ceylan 15, 31, 57, 75, 86, 87

Chach 13 Chachnama 7, 14 Chandoga 149 Cha-puo-ho-lo 58

Cheu-jen  $\iota oyez$  Tsıan cheu-jen

Chin 35

Chine 6, 13, 14, 19, 29, 34, 35, 51, 54, 56, 57, 60, 155 Chīpurupalle 11 Chitor 13 Chou 30 Cīghrabuddha 80 Cıkıtsävidyä 132 Cīlā 59 Çīlabhadı a 12, 77, 78, 81, 83, 152, 153 Cīlādītva Ior 9, 10, 11, 26, 32, 131 Cīlādītva du Mālava 48 Cīlādīty a (Harsa) 45 et passim Çılpasthanavıdya 132 Ciplūn 11 Citavara 86 Civadeva Jer 13 Cıvadevasvāmın 149 Colas 10, 47, 51 Cona 115 Conjevaram royez Kañci Cora 99 Corée 36 Coréens 14 Çrāvastī 143, 148 Crīdharadāsa 99 Crīdharasena 129 Crīharsa 99 Crīharsanuvara 86, 87 Çrîkantha 19, 115 Cı îmatîdevî 28 Çı īsāhasānka 101 Çrugāi açataka 96, 128 Çüdraka 121 Çūdi as 74, 135 Çüramäta 15 Cyāmādevī 30, 117

Ð

Daçar üpa 107 Dadda IV, 12, 48, 49, 61 Dāmodar agupta 27, 28 Dānasthana 163 Daņdin 97, 101 Dārika 85 Dauhsādhasādhanika 66 Devacarman 52 Devācāryapaţta 127 Devagupta 9, 37, 38, 148 Devāram 9 Devasena 157 Devsaram 52 Dharapatta 32 Dharasena ler 32 Dharasena II, 10, 32 Dharasena III, 11, 12, 32, 48 Dharasena IV, 14, 15, 16, 32, 48, 49, 59 Dhai madāsa 85 Dharmādītva 9 Dharmagupta 8, 11, 78 Dharmaguptavinaya 11 Dhai makīi ti 83 Dhai mapāla 12, 16, 80, 83, 130 Dhai mātbhutasāmgraha 86 Dhāvaka 100, 101, 102 Dhīvrddhika 14 Dhi uvabhata 48, 93, 164, 167 Dhi uvai dia 11 Dhiuvasena Ier 32 Dhruvasena II, 12, 13, 14, 20, 32, 48, 49, 63, 92 Dhi uvasena III, 32 Dībal 13 Dignāga 84 Divākara 101 Divākara Maitiāvanīya 12 Divākai amitra 94, 118 Dösen 11 Dionasimha 32 Durlabhadevī 11 Dvādaçavratanırūpana 127

 $\mathbf{E}$ 

Ephthalites 18, 33

F

Fahien 176 Fahoawenkiu 133 Fanimingitsi 81, 132, 133 Fayouenchoulin 137 Feiche 20 Firdusi 53 Futuhu'l buldan 7

#### G

Gambhīi apaksa 84 Ganakataranginī 8, 9, 12, 131 Ganapati 101 Ganapati, le dieu, 170 Gandhāra 8, 23 Gandhay at 59 Gandhayatī 59 Gangas 10, 50 Gange 17, 24, 31, 41, 91, 115, 151, 158, 163, 164 Garjara 144, 150 Gauda 3, 10, 31, 37, 38, 39, 41, 42, 43, 45, 89, 116, 117 Gaudavaho 19, 20, 103 Gayā, sceau de, 27, 28 Genjõ 15 Gnami isi ongbtsan 34 Govardhana 113 Govinda 10, 50 Grahavarman 9, 23, 27, 36, 37 116, 118 Guhasena 32 Gujarāt 15, 49 Gunamati 12, 80, 84 Gunaprabha 12, 84 Gunavinayaganī 122 Gupta 4, 18, 19, 21, 26, 28, 29, 38, 46, 59, 97 Gupta, un noble, 42, 117 Gurjara 4, 8, 10, 12, 23, 33, 50

#### 

Haidarabad 10. Hakīm 13 Halāli 167 Haṃsavega 41, 117

Ha11 170 Haridatta 66 Hariyarman 27 Harsa 3 et passim Harsabhata 89 Haisacanta 3, 96, et passim Haisagupta 27, 28 Harsagupta 27 Hetuvidyā 132 Hımālaya 17, 18, 23 Hinayana 75, 79 Housen Isang 3 et passim Hiuan chao 16, 81 Hiuan-Tse voyez Tsang hiuan tse Hoeive 14 Hossö 15 Hūnas 3, 8, 9, 18, 19, 21, 23, 24, 27, 28, 33, 36, 54 59, 116

### I

Içānavai man 27, 28 Içvara 144, 150 Içvaravai man 27 Indo-Scythes 19 India 170 Indiavai man 11 Indus 17 Islam 18

#### J

Jaipur 13
Jaleruha 85
Janmāmbodhi 130
Japon 11, 14
Jātaka 109
Jātakamālā 96, 180, 181
Jayabhaṭa II, 12
Jayadeva 99
Jayāditva 12, 13, 16, 96, 130, 131
Jayasena 12, 83
Jayasimha Ier, 31
Jayasimha, fiele de Pulikeçin II, 10,

L

Laksmīvatī 27 Lalla 14, 131 Laotzeu 59, 88, 89 Lāta 10, 23, 50, 79 Leang 35 Liang-hoai-king 54 Licchavis 13, 34, 58 Ling-wan 89 Li-yi piao 15, 57, 88 Lū-yi-pa 85

#### M

Mādhavagupta 23, 26, 28, 46, 59, 116 Madhuban, inscription de, 13, 21, 37, 39, 66, 99, 117, 143, 144, 145 Madhusūdana 124 Madhyadeça 47, 52 Mādigānechatrang 52 Madras 56 Magadha 4, 8, 19, 20, 21, 26, 27, 28, 29, 46, 54 57, 59, 83, 89 Mahābhārata 18, 97, 113 Mahābhāsya 96, 129 Mahādevī 62, 63 Mahādhirāja 32 Mahākūta, inscription de, 9 Mahānāman 8 Mahāpramātāra 39 Mahārāja 20, 21, 32 45, 49, 66 Mahāi ījādhirāja 21, 22, 32, 42, 47, 61, 66 Mahārāstra 14, 26, 31, 32, 49 Maharattana 13 Mahāsāmanta 39, 43, 66 Mahāsammata 84 Mahasenagupta 21, 27, 29, 28, 46 Mahāsenaguptādevī 20, 21, 29, 147 Mahātāras 65, 167 Mahattara 167 Mahavamça 8, 15, 57 Mahāyāna 75, 76, 79

Mahendravarman Ior, 9, 10, 14, 15 Mahīcastra 78 Mahmoud de Ghazni 18 Mahometan 7, 59, 85, 93 Mahratrānā 13 Maissour (Missoui) 10, 50 Makrān 15 Malabar 50, 54 Mālava 8, 9, 10, 19, 20, 23, 26, 27, 32, 33, 36, 37, 38, 41, 43, 48, 50, 63, 85, 116, 117, 128 Mālavikāgnimitra 100, 102, 104-107 Mallakūta 115 Mānagrha 34 Manasarovai 24 Mānatunga 9, 96, 127, 128 Mānavai man 15, 56, 57 Mandasor, inscription de, 19 Mangalarāja 8 Mangalīça 8, 9, 10, 31, 49 Manimaugala 15 Mārkandeya Purāna 122 Mai katasāgara 144 Maru 84, 85 Marusthalī 85 Matanga 98 Matangas 8 Mātangasūtra 133 Matrgupta 33 Matrs 24, 176 Ma-twan lin 54, 57 Maukhari 9, 19, 21-23, 27 29, 36, 116 Maulasthāna 85 Mauryas 10, 50 Mayūra 9, 47, 88, 93, 96, 98, 99, 124, 125, 126, 127, 128, 147 Mayür açataka 126 Mayürastaka 96, 126 Mentha 101 Merutunga 126 Mewar 85 Mihirakula 18 Milindapañho 51 Mīmāmsā 67 Mitrasena 12, 84

Mlecchas 85
Mokalis 27
Mokamahāparisad 91
Monnaies 3, 42
Mrgāuka 117
Mugalavin sen 80
Mugli ih Abū l'Asī 13
Muḥammed al Shirāzī 15
Mukharas i oucz Maukhari
Mukutatadit ika 90—122
Mūlas ii vāstivāda 78—79
Muselmans i oucz Mahometan

## T.

Na fo ti-a la na-shun 15-58 Nāgake(n 85 Nāgānanda %, 100 101 107, 108 10%, 111 112, 128 Nāgarīja 128 Nāgārjuna 118 Nageça 85 Nalacampū 122 Nālandā 6 7, 12 14 54 55 76, 77, 79, 80, 84, 131 153, 158, 160 162 Naraka 117 Nai asimhavai mam Ier, 10, 15, 56, 57 Narasımhavısnu 15 Nai avai dhana 20, 147 Nārāvanaçāstri 100 Narayanadeva 30 Naiendiagupta 38 Nai madā 51 Nāsik 10 Nausān, inscription de, 48 Népal 13, 14, 29, 34, 35, 46, 57, 58 Nerui, inscription de, 9, 10 Nestoriens 92 Nîlapaţadaras 86 Nīlapiţa 67 Nughāta 117, 118 Nītigataka 96, 128

#### 1

Odiviça 85 O-lo-nachoen 58, 59 Ous 19

#### **[** >

Pagupati 170 Paddhati 98 Padmapur (na 131 Pallavas 9 10, 15, 19 31, 51, 56 P measiddh intika & Pandavas 18 Pändukegyar 149 Pandvas 10, 15, 51 Pāņmi 13, 130 Paramabhattaraka 21, 22, 47, 61, 66 Paramegyara 11, 47, 51 52, 53, 61 Parigrahapi amanapi akarana 127 Pariyala 15 Pārvatīparmava 96, 122 Pāt diputra 90 Patanjali 96, 129 Pathaka 144 Pattāvalī 128 Penna 130 Perse 33, 34, 51, 52, 53, 54, 85 Pitsong 35 Pituva 86 Prabhākaramitra 12, 13 Prabhākaravardhana 8, 9, 19, 20, 21, 22, 23, 24, 26, 27, 28, 36, 37, 38, 62, 63, 87, 95, 116, 147, 148, 150 Prabhāmitia 80 Prabhandacıntāmanı 126 Praçantaraga II, 12, 48 Pragastis 97 Prabhāvakacaritra 127 Prāgy otisa voyez Kāmarūpa Prajhāgupta 76, 84 Prakāçamatı 16 Pramātāras 66 Prasannarāghava 99 Pratāpaçīla 22, 116 Pravarasena II, 33 Prayaga 48, 92, 108, 163 Prītikūta 115

Privadarokā 96, 100, 101, 102, 105, 107, 108, 111
Prthvīpati 61
Prthvīvallabha 10
Pulikeçin Ier, 8, 11, 31
Pulikeçin II, 9, 10, 11, 14, 15, 31, 32, 49 57, 61, 89, 131
Punjab 19, 60
Purī 10, 50
Pūi navai man 8, 83, 89
Pui umega 52, 53
Puspabhūti 115
Puspadatta 117
Pusyabhūti 19, 20, 115

## HE

Rājabandu 89 Rājaçekhara 98, 101 Rājasthīnīya 66 Rajatarangini 33 Rājputāna 85 Rājyaciī 8, 9, 20, 22, 23, 27, 36, 37, 39, 42, 116, 117, 118 Rājyavardhana 1er, 20, 147 Rājyavardhana II, 8, 9, 10, 20, 22, 23, 24, 36, 37, 38, 42, 43, 63, 87, 88, 99, 116, 117, 147, 148, 150, 151 Rāmila 101 Rānarāga 31 Ranavikranta 8 Ratnākara 101 Ratnasımlıa 12, 84 Ratnāvalī 96, 100, 101, 102, 103, 106, 107, 108, 109, 110, 111, 124, 147 Ravikīrti 11, 131 Rāyāsāhasī II, 13 Revatīdvīpa 9, 11 Rgvedin 74, 149 Rohtasgadh, 42 Romains 34 Rome 31

5

Sabbitika 86 Saddhai maratnākaraya 86 Saduktikarnāmrta 99, 103 Sagaramati 77 Sahasiām 42 Salutyadar pana 107 Samatata 29, 30, 31, 89, 177 Sīmaveda 133, 149, 169 Sāmavedin 74 Samdhivigrahādhikrta 39, 116 Samghabhadra 85 Samghadāsa 85 Samkacya 143 Samkisa 143 Sammitīva 76 Samvādaka 36, 116 Santsangfasou 68, 133 Sarasvatī 17, 45, 117 Sarvacantaprahasana, 96, 122 Sarvadarçanasamgraha 83 Sarvadvīpabbuj 61 Sarvasıddlı 13 Sassanides 3, 18, 33, 54 Satara, inscription de, 11 Sātavāhana 118 Satle 17 Satyāçrava 10, 11 Saumila 101 Saura 87 Saurāstra 177 Savantvādī 10 Sāvarni 149 Senāpati 32 Sengchi 89 Shah Nama 53 Shum 53 Siam 14 Siddhavastu 132 Sīmāsankarachedam 86 Simhacandra 83 Simhanāda 39, 116 Sıınharasmı 77 Simhāsana 45, 62 91 Sımhavışnu 9 Sindhu 8, 13, 15, 23, 33, 47, 79, 85, 177 Si-ngan fou 6

Sīstān 15 Sithangchang 132 Si-vu ki 6, 7 Skanda 101 Skandagupta 39, 117, 144, 150 Smerakostha 177 Somadeva 103, 109 Somakundakā 143, 148 Sonpat, sceau de, 67, 144 Soui 35 Si ong-btsan-sgam-po 13, 16, 34, 83 Ssanang Sse-tsen 7 Sthanviçvara 17, 19, 115 Sthavira 79 Sthiramati 80, 83, 84 Stithivarman 30, 117 Subandhu 101 Subhāsitaratnakoga 113, 124 Subhāsitāvalī 9, 47, 103, 122, 127, 180 Suenti 35 Sugatiratna 77 Sukhavatīvyūhamahavanasūtra 14 Süktımuktävali 102 Sundaramürti Nävanär 9 Suprabhātastoti a 96, 99, 168, sq Surāstra 33 Sūryaçataka 124, 126, 147 Sūryasıddhanta 183 Süi yavamçı 13 Susthiravarman 30, 117 Sustintavai man 27, 28 Svapnavāsavadatta 101 Svayambhū 169

#### Ŧ

Tabarı 52
T'artsung 13, 35
Tāmralıptī 31
Tanjur 168
Taosheng 16
Tarala 101
Tāranātha 7, 52, 59, 63, 82, 84, 85
Tenggi 85
Thākurī 13, 14, 34

Thanesar 4, 17, 44, 117, et passim. Thar 17, 18 Thenga Radza 14 Tibet 13, 16, 24, 29, 34, 58, 60 Tıruñanasambadar 9, 15 Tirunavukkararyar 9 Tonmisambota 13 Toramana 18, 33 Toufan vouez Tibet Toukue 19 Turatnadāsa 85 Tsian-cheu jen 57, 58, 59 Tukhāras 36, 46, 47 Tulyameya 66, 149 Turkestan 18, 19, 34. Turuskas 52

#### 

Udāttarāghava 101 Udrauga 66, 148 'Umān 13 'Umai 13, 15 Upaguptā 27 Upai ika 66 'Usmān ibn Asī Saquafī 13

Uccakalpa 148

#### W

Vaiçālī 157
Vaiçampāyana 121
Vaiçyas 20, 21, 74, 135
Vaijayanta 177
Vairāgyaçataka 96, 129
Vairasimha 128
Vājasaneyi 133
Vajradatta 117
Vajrinīdevī 20, 147
Vākātaka 149
Vākyapadīya 12, 96, 129
Valabha 57
Valabhī 10-16, 18-20, 26, 32, 33, 48, 49, 59, 63, 83, 84, 93, 129, 131, 181, 182

Vallabhadeva 47, 122, 127 Vallabharāja 15 Vāmana 12, 16, 96, 130 Vāmarathya 148 Vamçavalıs 34 Varāhamıhıra 8 Vaianasi 128 Vararuci 101 Vardhanas 4, 18-21, 24, 27, 29, 46 Varmans 19, 27, 30 Vāsavadattā 83, 127 Vasubandhu 12, 83, 84, 95 Vasumitra 12 Vātāpi 15, 31, 49, 56 (voyez Bādāmi) Vātasvāmin 149 Veda 133 Vengī 12 Vetalapancavımçatı 109 Vidyāmātraçāstra 15 Vigamacandra 84, 85 Vijayabhatţārikā 16 Vıjayamahadevi 10 Vijayavarmarāja 15 Vijnānacataka 129 Vikrama 101, 102 Vikramāditya (1) 100, 101, 102, 182-4 Vıkramādıtya I<sup>er</sup> 31, 57 Vimuktasena 85 Vindhya 42, 117 Visamasiddhi 11 V18ava 65, 66 Visayapati 66 Vışnupurāna 19 Vışnuvardhana Ier, 11, 12, 13 Vışnuvrddha 149

Youta 35

Vrksacandra 84

Vrttısûtra 130, 131. Vyāghraketu 117

#### W

Wahb abi kabcha 12 Wang hiuan tse 15, 16, 57, 59, 88, 89 Wei 35 Wenchang 16 Wenti 35

#### Y

Yaçodharman 19, 33 Yaçomati 8, 20, 21, 22, 23, 26, 36, 116, 147, 148, 151 Yaçovarman 27 Yaçovatī 20, 116 Yajurveda 133 Yamunā 163, 164, 177 Yangtı 35, 36 Yastıgrhaka 115 Yazdıjard III, 13, 16, 34, 181 Yekwan 11 Yetas 18, 19 Yihking 131 Yogācāryabhūmiçāstra 155 Yudhisthira V, 33 Yuenti 35 Yunkiwei 54 Yuvarāja 11

Z

Zanbîl 15 Zendő 14,